القرق الأحكة

### الطبعثة الأولجث 1819 هـ - 1998م

بميتع جشفوق الطسي هشفوظة

### حارالشروق ۱۹۲۸

القاهرة : ۸ شارح سبيويه للمبرى سرابعة العنوية ـ مدينة لصر ص . ب : ۳۳ الباتوراط ـ تلاقول : ۳۳۳۹۹ : ـ سقاكس : ۳۳۰۹۹ : (۲۰) پيروت : ص . ب : ۲۰۱۵ ـ ساتف : ۳۱۵۸۵۹ ـ ۲۱۹۷۹۳ ۸۱۷۲۹ فاكس : ۲۷۷۷۵ ( ۲۰)

## مرادهوفمان

# الظريق إلى عصية

دارالشروقــــ

#### مقددم ـــــــة

عندما نشرت دار ديتريش الألمانية ، في عام ١٩٩٢ ، كتابي " الإسلام كبديل " ، ثارت زوبعة هائلة في وسائل الإعلام ، وفي دوائر الأحزاب ، وفي البرلمان . وكان القبول بما ثار آنذاك يعد تفريطا ، لأنه كان يتجاوز شخصي بكثير ؛ فقد كان حملة قذف وتشويه منظمة تستهدف ما هو أبعد من شخصي .

لقد حاولت في كتابي المذكور ، وبجنهج عقلاني ، دحض جميع التحيزات والأفكار الخاطئة واللا معقولة ، المسبقة والضاربة بجذورها في أعماق الوجدان الألماني حيال الإسلام ، خاصة وأنني كنت أشعر بضراوتها وتبادرها للذهن الألماني قبل أي دراسة أو معرفة بالأمر .

وإذا كان الكتاب المشار إليه قد تناول الإسلام من خلال رؤيته هو لذاته ، وللصورة التي يريد أن يكون عليها ، ولتلك التي ينبغي أن يكون عليها ، فإن الكتاب الحالي يعني بشيء آخر ، هو حقيقة الإيمان كما أعيشها أنا وأعايشها .

أما حقيقة أن الأديان الكبرى كافة لا تمارس بحذافيرها وفق نموذجها من جانب أتباعها ، فأمر طبيعي ، بل وإنساني ، بالنظر إلى متطلباتها الأخلاقية والفكرية العالية ، كتلك التي يطمح إليها الإسلام . ومن هذا المنطلق :

إننى أتمنى أن يساعد كتابى هذا على إدراك القوة الدافعة التي يستمدها المسلم المؤمن من دينه ، وكيف تستطيع أن تسمو به ، وأن يساعد كذلك على تبين الأفق الذي يمكن أن يصل إليه العالم الإسلامي عند تمسكه بهذا الدين في حياته اليومية .

مراد فلفريد هوقمان

إسطنبول يناير ١٩٩٦

### القصسل الأول الرحسلة إلى مكة

بعد أن سلمنا أمتعتنا المتواضعة لكى تشحن إلى جدة ، بعد انتظار طال فى طابور بمطار الدار البيسضاء ، فسوجئنا بموظف الخطوط الملكية المغربية يخبرنا ، بدون مقدمات، أن علينا أن نختار بين العودة إلى الرباط ، بما يعنيه ذلك من أنه يتعين علينا أن نقطع مسافة ١٢٥ كيلو متر ، أو أن نمضى وقتنا فى الدار البيضاء .

كانت هذه هي الطريقة التي رأى أن يخبرنا بها أن طائرة الجامبوالتابعة للخطوط الجوية السعودية لم تصل إلى داكار بعد في طريقها إلى الدار البيضاء .

كان هذا الأمر كفيلا ، في ظروف عادية ، باستفزاز الركاب وإثارة غضبهم . أما في هذه الظروف ، وكل الركاب من الحجاج ، وغالبيتهم من النساء ، القاصدين مكة لأداء فريضة الحج ، فإن الأمر يختلف ، لأن القرآن الكريم (۱) يعلمهم قائلا : ﴿ الحج اشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتنزودوا فإن خير النزاد التقوى واتقنون يا أولى الألباب ﴾ (سنورة البنقرة - الآية يعلمه الله وتنزودوا فإن خير النزاد التقوى واتعنى بالصبر ، وأن يتفادى الدخول في خلاف أوحتى الشروع فيه . ناهيك عن أنه محرم عليه أن يجرح شخصا أو شيئا ، أو أن يقتلع نباتا ، أو يقتل حتى بعوضة .

لهذا السبب، بقيت الأمور هادئة، في إطار من السلوك المتحضر. وانتهى الأمر بتأجيل سفرنا من مساء يوم ٢٨ من مايو عام ١٩٩٢، إلى صباح اليوم التالى. وعلى الرغم من ذلك ، فإن أيا من الحجاج لم يرغب في مغادرة مطار محمد الحامس؛ فمن ذا الذي يجازف بتعريض نفسه لاحتمال التخلف عن أهم رحلة في حياته، خاصة وأنه كان قد ودُّع بالفعل من قبل أقاربه وأصدقائه؟! واستعادوا إلى الذاكرة أن رحلة المغربي

إلى الأماكن المقدسة بالحجاز كانت تستغرق في الأزمنة السالفة حولا كاملا ، ناهيك عن أنها كانت تعنى للكثيرين رحلة بلا عودة !!

لم يكن أحد ليرغب في العودة إلى الرباط ، قبل أن يؤدى فريضة الحج إلى بيت الله عكة (٢) ، ويعود مسلما حاجا .

وعند صلاة العشاء ، يتحول مطار الدار البيضاء بصالة السفر وصالة كبار الزوار إلى مسجد كبير ممتد الأركان . ويتكرر هذا الأمر مرة أخرى عند صلاة الفجر .

وتقوم فلاحة من الريف برعاية زوجها الكفيف بشكل مؤثر . أما هو فمستغرق في الصلاة على نحو يحتذى به البصير !

ونحاول في تلك الأثناء ، والشحوب يكسو وجوهنا والكلام يندر بيننا ، أن نحصل على شيء من الطعام من مطعم المطار .

على المنضدة التي كنت أجلس عليها ، كان شاب سعودى يجلس . تحدث بدون مقدمات ، فقال : أتعرض في سفرياتي لإغراء احتساء الخمر ، ولكن يمنعني عنه ما تحدثني به نفسى : إنك من أهل مكة 1

وأتذكر بعضا من الدبلوماسيين ورجال الأعمال السعوديين المخمورين ، وأتمنى أن يسلكوا مسلك هذا الشاب ، وأن يفرض عليهم انتماؤهم إلى مكة نوعا من الالتزام .

أخيرا ، وفي الساعة الخامسة والنصف من صباح اليوم التالى ، تقلع طائرة الخطوط الجوية السعودية من طراز بوينج ٧٤٧ متجهة إلى جدة ، مرورا بداكار ، عبر كل من صحارى ليبيا الشاسعة والسودان .

وبدلا من الموسيقي ( المخدرة » ، التي اعتدنا أن نسمعها عند إقلاع الطائرات ، تنبعث من أجهزة الاستماع بالطائرة آيات من القرآن الكريم .

فى داكار ، ينضم إلى رحلتنا عدد من الحجاج ، بينهم مختار ديورى نجل الرئيس السنغالي ضيوف . وننظر إليهم ، فنجدهم أمثلة مضيئة للحجاج ، تشع وجوههم سعادة واطمئنانا .

تقترب رحلة الطائرة من نهايتها ، ويعلن قائدها قبل هبوطها بنصف ساعة أننا سنطير فوق منطقة الحرم حول مكة ، وهي منطقة لا يدخلها الحاج ، حتى وإن كان محلقا في الفضاء ، إلا بملابس الإحرام . كان هذا الإعلان بمثابة تنبيه لكل من عقد العزم والنية على أداء فريضة الحج وبدء مناسكه ، لكى يرتدى ملابس الإحرام . ولم تلبث مقاعد الركاب أن أشرقت في الحال، وتلألأت ببياض مبهر ا

فالنساء جميعا يرتدين ملابس بيضاء ، تغطى معاصمهن وأقدامهن ، ويضعن على رءوسهن أغطية رأس بيضاء ، بينما يلف الرجال حول الكتف والخصر مناشف بيضاء ، طولها ١٨٠ سنتيمتر .

لم أبدل ثيابي ، لأننى كنت قد عقدت العزم على التوجه أولا إلى قبر محمد على المدينة ، ثم أقوم بعد زيارته بمناسك الشروع في الحج قبل التوجه إلى مكة .

كان كل ما يحتاج إليه الحاج في حقيبتي ، وقد حصلت عليه من سوق سالى ، مدينة القراصنة القديمة ، ذلك السوق الذي يرجع تاريخه إلى العصور الوسطى . وكل متاع الحاج قطعتا قماش ، وحافظة غير مخيطة لحمل القرآن الكريم وبعض من الماء ، ومظلة بيضاء للوقاية من أشعة الشمس (شمسية) ، وحزام عريض من الجلد ، غير مخيط وإنما مبرشم ، لتثبيت المنشفة وبه الجيوب الثلاثة المعتادة التي يستخدم أحدها لحفظ جواز السفر ، والثاني لحفظ تذكرة الطائرة ، والثالث لحفظ بعض الأدوية . وكنت قد أحضرت معي ، عملا بنصيحة الطبيبة الخبيرة بالحج ، أدوية لعلاج آلام الرأس (الصداع) ، وآلام الأسنان ، واضطرابات المعدة ، والإسهال والقيء ، وارتفاع درجة الحرارة ، إلى جانب ضمادات للأقدام الملتهبة ، ومصل للوقياية من الالتهاب المسحائي . وكان معي أيضا ، بالإضافة إلى ما تقدم ، زوجان من « الصنادل ، غير السحائي . ويبدو على الأرجح أن هذا الشيخ عمل طوال حياته في صناعة أحذية الحجاج منزويد هم بها ، غير أنه . على ما يبدو لي لم يعد متمكنا من حرفته . فعند انصرافي من أمامه ، أوما لي أحد جيرانه ، وأخذ مني زوجي الصنادل ، وقام ، في صمت تام ودون أن يلحظ الشيخ المسكين شيئا ، بإصلاحهما بدون مقابل .

تمكن قائد الطائرة من الهبوط في المطار الصحيح بين مطارات جدة الخمسة . فهذا المطار يبدو على الرغم من كونه بناء أسمنتيا ـ وكأنه مدينة خيام تنساب سابحة فوق الرمال .

تعهدنى منذ وصولى ـ كما تعهد غيرى ـ مطوف يضطلع بمسئولية إقامتنا وانتقالاتنا ، وطبعا إرشادنا لمناسك الحبح . وكان علمنا بهذا الأمر مبعث اطمئنان لنا ، مع أن المرء منا كان قد حاول ـ فيما يشبه دراسة دينية ـ أن يحفظ كل ما عليه أن يفعله طبقا لما ورد في القرآن والسنّة ، حتى يتقبل الله منه (٢) إن شاء الله .

فى الفندق الذى نزلت به ، حيث كنت أقيم تحت رعاية إدارة المراسم الملكية ، التقيت بجسلمين من أنحاء العالم كافة ، من جزر القمر إلى واشنطن العاصمة . وكانت أحاديثنا تدور حول شىء واحد ، هو الإسلام . وبفضل المناقشات الفكرية التى جرت بيننا ، بدت لى رحلة الحج وكأنها جامعة متنقلة . وكان أحد من تحاورت معهم هوالشيخ محفوظ نعناع ، من الجزائر . وقد قدر لى أن ألقاه أكثر من مرة أثناء رحلة الحج .

فى طريقنا إلى المطار الحربى يوم ٣١ من مايو ، اندفعت قافلتنا بسرعة جنونية ، مخترقة شوارع جدة ، حتى إننا فقدنا إحدى سياراتنا الليموزين . وحينما وصلنا إلى المطار قبل الموعد المحدد ، كان علينا أن ننتظر ركاب السيارة الليموزين المفقودة ، في جو قائظ تصل حرارته ٤٠ درجة مثوية ١١ ألم أقل من قبل إن الصبر هو أولى فضائل الحج ؟!

أقلتنا طائرة من طراز هرقل ١٣٠، تابعة للقوات الجوية السعودية ، في رحلة استغرقت ٥٠ دقيقة ، إلى المدينة المنورة ، التي كانت ملجاً وملاذ محمد على من المحدود من المحيين ، وفيها أصبح الإسلام دينا ودولة ، ووضع رسول الإسلام في أول دستور مكتوب لكيان فيدرالي يحقق اتحادا بين المسلمين واليهود وفيها أكمل رسالته الحاتمة ، وفيها توفي .

توجهت على الفور ، بصحبة الشيخ نعناع ، إلى مسجد الرسول 學 حيث قبره ، ولقد أنشىء هذا المسجد بجوار مقر إقامة محمد 幾 . . ومع الحفاظ على منازله هرى توسيع المسجد أكثر من مرة . وتبدو كل المحاولات السابقة لتوسيعه شديدة التواضع بالمقارنة بالتوسعات الأخيرة كما يرى الجميع . ففي زيارتي الأخيرة ، في عام ١٩٨٢ ، كان هناك ٢مآذن فقط ، صارت الآن ١١ مئذنة ، ومن المخطط له بناء ٣مآذن أخرى . وفي ما مضى ، كان المسجد يسع بضع مئات من المصلين ، أما الآن فتبلغ أخرى . وفي ما مضى ، كان المسجد يسع بضع مئات من المصلين ، أما الآن فتبلغ مساحته حوالي و ٢٠ الف مصل . أما أعمدته الكثيرة ، فصورة مصغرة للمسجد الأموى بقرطبة . ولقد قامت إحدى الشركات المندسية ، التي يديرها مسلمون ألمان ، بتزويد المساحات غير المسقوفة من المسجد بظلات واقية من أشعة الشمس ، يبلغ قطر كل منها حوالي ١٨ مترا ، تفتح وتغلق حسب سقوط أشعة الشمس ، وتستدير في اتجاهها .

حينما حان موعد صلاة العشاء ، ودرجة الحرارة ٤٤ درجة مثوية ، اجتمع في المسجد مثات الألوف من المصلين ، جاءوا من شتى الاتجاهات .

وعندما تحاول سيارات الليموزين الأمريكية الفارهة ، التي تقل بعض الحجاج ، اختراق حشود المسلمين ، لا تسمع كلمة غاضبة ، ولا تصدر إشارة قبيحة ، ولا يضرب أحد بيده على السيارة حقدا على أصحابها .

ويبقى الانضباط والالتزام بهذا السلوك من جانب هذا الحشد من المسلمين مثيرين للدهشة ، حتى بالنظر إلى التزام الحجاج بمسالمة الإنسان والحيوان والنبات ، ولم أكن أعتقد قبل هذه التجربة أن التعاليم الدينية تستطيع أن تلغى بعض القوانين والقواعد الاجتماعية لفترة من الزمن .

كان يجاورنى فى الصلاة مواطن باكستانى يعمل فى بنك بالبحرين ، ومواطن تركى يعمل فى بوخوم . وهذا الالتقاء العالمى هو أحد أهذاف الحج . وعلى الرغم من أن جوانب المسجد مفتوحة ، فإننا لم نكن نتوقع أن تكون درجة الحرارة بداخل المسجد ١٨ درجة مشوية فقط . وهو ما أثار دهشتنا التى لم تلبث أن تبددت حينما علمنا أن المسئولين السعوديين عررون ماء مثلجا تحت المسجد . ولا بد أن هذا الماء يأتى من مسافة بعيدة ، لأن الحرارة الناتجة عن عملية التبريد كانت كفيلة بأن تصل بهذه المدينة إلى درجة الغليان .

قكنا عند منتصف الليل من زيارة قبر محمد الله وقبرى أبى بكر وعمر - أول وثانى الخلفاء الراشدين ـ فى أقدم أجزاء المسجد ، حيث كان منزل الرسول الله ومقر إقامته . هاهنا مثواه ، حيث دفن فى منزل زوجته الشابة عائشة ، التى تحظى باحترام كبير ، والمعروف عنها ذكاؤها الشديد ، وإليها يرجع الفضل فى وصول عدد كبير من الأحاديث الصحيحة إلينا ، فى صورتها الدقيقة .

إن الوجود حيث عاش الرسول الله الذي حظى باحترام شديد دون أن يؤله على الإطلاق وحيث خطط ، وعمل ، ووعظ ، وأحب ، وعانى سكرات الموت ، لأمر يستحوذ على الأنفس كلها . وفي هذا المكان ، الذي يفوح منه عبق التاريخ ، هزت التجربة ، من الأعماق ، بعض الحجاج المصاحبين لى ، فأجهشوا ببكاء حار .

وحين انصرافنا من المسجد عند منتصف الليل ، رأيت مجموعة من نساء ماليزيا ما تزال تحتل محرابه الوقور مع بساطته . إنهن لم يشبعن من أداء الصلاة في هذه البقعة الشريفة . ولم يخطر ببال أحد حتى من مسئولي النظافة - أن يبعدهن ، ولو بمجرد النظر إلى الساعة !

عقب انصرافنا من المسجد ، شاركنا حتى صلاة الفجر فى نقاش مع مجموعة من طلاب الشريعة الجزائريين فى مكان إقامتهم المتواضع النظيف الذى يطلقون عليه ببحق اسم « النهضة » . وكنت قد أدركت ، ونحن فى الطريق إليهم ، الشعبية المنقطعة النظير التى يحظى بها رفيق رحلتى . فلم يكن الشيخ نعناع يسير ٥٠ مترا دون أن يلقاه أحد الجزائريين مرحبا ، ومعانقا ، وسائلا المشورة .

فى اليوم التالى ، قمت بزيارة إلى البقيع ، المقابر الشهيرة ، حيث يرقد جثمان كثير من الصحابة وأهل بيت الرسول في ، الذين وافتهم المنية بالمدينة . ومن بين من دفن هنا : السيدة عائشة ، والسيدة فاطمة ابنة الرسول في زوجة على وأم حفيدى الرسول في : الحسن والحسين . وتطبيقا للفكر الوهابى ، لا توجد هنا مشاهد عيزة للمقابر ، خلافا لما عليه الحال فى طراز المرابطين فى المغرب . بل إن الأمر يختلف أيضا اليوم عما كان عليه فى عام ١٩٨٢ ، حيث أمكننا آنداك التعرف على قبر الخليفة عثمان . فالمقابر قد سويت بالأرض ، ولم يعد هناك اليوم من سبيل إلى قصدها للزيارة ، وإحياء ذكرى من يرقدون بها من الموتى . ويمثل هذا المنع الجدرى لمظاهر التأليه استفزاز المجموعة من الحجاج الشيعة من إيران ، وبصفة خاصة فيما يتعلق بفاطمة الزهراء .

وكان من وافاه أجله من الحجاج ، يُحمل إلى المسجد لتقام عليه صلاة الجنازة . ولم يكن يحزننا سوى أنهم لم يكملوا أداء مناسك الحج . ولكن أهناك موت أفضل من الموت بمكة أوفى المدينة ؟ 1 أو لايأتى كثيرون إلى هنا بأمل قضاء أيامهم الأخيرة ؟ 1 لقد كنت أدرك احتمال أن أكون بين من يُحملون إلى المسجد في مرة قادمة ، لكن ، لم يفزعني هذا الخاطر على الإطلاق .

بعد زيارة البقيع ، توجهنا إلى المسجدين التاريخيين : قباء والقبلتين ، وإلى موقع معركة أحد حيث مثوى سبعين من الصحابة ، بينهم الفارس حمزة عم محمد وحيث منى المسلمون الأوائل بهزيتهم القاسية والوحيدة ، بسبب ضعف الانضباط وعدم الالتزام التكتيكي ، وحيث أصيب محمد والمسابات بالغة ، وتعرض للموت .

إن منطقة أحد لاتعدو اليوم أن تكون مكانا مقفرا قاحلا ، لازرع فيه ولا ضرع ، ولا يتيح لسائح راغب في العلم أوالمعرفة أن يحقق رغبته . أما المسجدان الموصوفان بأنهما تاريخيان ، فبلا تاريخ ، للأسف الشديد . فبسبب النظرة الوهابية والخوف الوهابي من أن يؤدى التقدير العظيم لما هو قديم إلى الشرك ، أعيد بناء المسجدين ـ دون مراعاة

لمكانتيهما على نحو طمس معالمهما التاريخية . لقد كان باستطاعتى في عام ١٩٨٢ أن أرى القبلتين في مسجد القبلتين . القبلة الأولى للمسلمين الأوائل باتجاه القدس ، والقبلة الثانية للمسلسين الأوائل أيضا باتجاه مكة .

فى اليوم الثالث من شهر يونيو ، عدنا إلى جدة على متن إحدى طائرات القوات الجوية السعودية .

وكنا قبل العودة قد زرنا أحدث مطابع العالم عند طرف المدينة المنورة ، حيث يطبع سنويا ٣٨مليون نسخة من القرآن الكريم توزع مجانا ، من بينها ملايين من النسخ من الترجمات الإنجليزية والفرنسية ، وحتى الكورية ، للقرآن الكريم . ويحصل كل حاج على نسخة خاصة له .

عقدت النية على أداء فريضة الحج ، وعلى نحو أقرب ما يكون للذى فعله الرسول عقدت النية على أداء مناسك العمرة أو لا ثم أداء مناسك الحج . فاغتسلت وتلوت الأدعية الواجبة ، وارتديت ملابس الإحرام ، وبذلك أتممت استعدادى لأداء فريضة الحج قبل أن نتوجه إلى المطار بفترة قصيرة . . . . . بفترة قصيرة ؟! لقد انتظرنا لمدة ساعتين وصول السيارة التى كانت ستقلنا إلى المطار ، حيث انتظرنا لمدة ساعتين أخريين قبل أن تقلع بنا الطائرة . ومع ذلك لم ينبس أحد بكلمة .

انتهزت فرصة وقت الانتظار للتحدث مع مجموعة من المتخصصين في الكومبيوتر من أمريكا الشمالية ، سرعان ما تبين أنهم من الشيعة . هل يمكن للمرء أن يتخيل عملا يلقى نفورا واستهجانا أكثر من هذا لدى الرأى العام الأمريكي خاصة في ظل حرب الخليج الثانية ؟!

على الرغم من أننى ارتديت ملابس الإحرام لمدة نصف يوم عندما أديت عمرتى الأولى الخبح الأصغر في عام ١٩٨٢ ، فإننى لا أشعر بعد بالراحة في ملابس الإحرام هذه المرة . ومع ذلك ، يستطيع المرء أن يحمى نفسه من ضربة الشمس بواسطة الجزء العلوى الذي يتحرك دوما من مكانه ، كما أن نسيجها يمتص العرق ، وإن كانت الأبدان تقشعر من البرد في الغرف المكيفة ، ولكن أهم ما في الأمر هو أن الحجاج كافة يرتدون الثياب نفسها ، يستوى في ذلك أغنياؤهم وفقراؤهم ، أقوياؤهم وضعفاؤهم، أذكياؤهم وبسطاؤهم ، كبيرهم وصغيرهم . ولما كانت ملابس الإحرام خالية من النقوش أو الخياطات ، فلا يكن لأحد أن يتميز عن آخر ، ولو بمجرد الخياطة الأنظف

ولاترمز ملابس الإحرام فقط إلى تساوى البشر أمام الله ، وإنما ترمز أيضا إلى يوم القيامة . فلقد كنا نبدو ونحن نقطع صالة المطار جيئة وذهابا كمن قام من الموت وما يزال يرتدى كفنه . بل إن كثيرا من الحجاج يحتفظون بالفعل بملابس إحرامهم كأكفان لهم .

عند إقلاع الطائرة ، كان بعض مسئولي البروتوكول في المدينة المنورة يقفون هناك .

كل حركاتهم وخطواتهم وقورة ومحسوبة . وهم جميعاً يتمتعون بقامات فارعة ، وبروفيل نبيل معبر ذى أنف معقوفة قليلا ، ولحى قصيرة معتنى بها بشدة . وتوحى عباءاتهم الخفيفة السوداء ذات الحواشى الذهبية بجلال ملكى . . . أى تناقض بين ما هم فيه ، وما نحن فيه من أكفاننا ؟!

كان رفاق رحلة حجى من السنغاليين في الطائرة شديدى الحساسية تجاه العرب ، الذين يعتبرون أنفسهم ـ تشبها باليهود ـ أفراد شعب الله المختار ، كما هو الأمر في حالة قريش مكة وقبائل المدينة ، وهم ليسوا كذلك وحدهم بطبيعة الحال . ومن جانبي ، أقررت أنه لا بدللمر من أن تدور رأسه غرورا إذا ماصادف الحظ الأوفر صرتين في تاريخ العالم : أولاهما ، عندما بعث خاتم الرسل في الأرض العربية برسالة بالعربية . والثانية ، عند ظهور بركة النفط والغاز الطبيعي . . . .

رفض جميع من بالطائرة القبول بأن العرب ينفردون بوضع يتيح لهم وحدهم فهم الرسالة الإلهية للقرآن . فالإسلام لا يعرف التفرقة العنصرية .

كان ضجيج الطائرة يجعل من مواصلة هذه الأحاديث أمرا شاقا . ولم يكن الحال كذلك بالنسبة للتلبية ، التي أخلنا نرددها كما فعل كل الحجاج قبلنا منذ ، ، ٤ سنة : لا لبيك اللهم لبيك . . إن الحمد والنعمة لك والملك ، لا شريك لك لبيك . . إن الحمد والنعمة لك والملك ، لا شريك لك ، ولسوف يظل هذا الدعاء يتردد على مسامعي حتى يوم عيد الأضحى ، إن لم يكن منى أنا فمن شخص على مقربة منى . وكنا قد علمنا في هذا اليوم بموعد العيد ، فلقد ظهر هلال شهر ذى الحجة بالليل . ومعنى ذلك أن وقفة عرفات ستكون يوم المعاشر من شهر يونيو ، وسيكون عيد الأضحى يوم الحادى عشر منه ، حيث نصل إلى نهاية المطاف .

فى الرابع من شهر يونيو ، قمت برفقة وزير الشئون الإسلامية السريلانكي وأسرته بأداء العمرة . ولقد كان انتظارنا في جدة طوال فترتى ما بعد الظهر والمساء ، قبل أن نغادرها إلى مكة ، أمرا مفيدا ، لأننا حينما وصلنا إلى مكة عند منتصف الليل كانت درجة الحرارة قد انخفضت إلى ٣٨ درجة مثوية . وقبيل أن نصل إلى غايتنا ، عبرنا أحد الأنفاق التى شُقّت فى صخور مكة المكرمة . ولكم كانت المفاجأة مذهلة ، عندما خرجنا من النفق لنجد أمامنا المسجد الكبير الرائع ا

هانحن أولاء نقف في تقليد إبراهيمي أمام أقدم معابد التوحيد في العالم . . أمام الكعبة . والكعبة مكعب مجوف خال تماما ، مبنى بأحجار ضخمة . إنها صورة معمارية لكمال الله في أبسط تصوير ، بعيدا عن التعقيد الذي يبدو في الفن القوطي وفن الروكوكو . وهي تُكسى بمخمل أسود مطرز بآيات من القرآن الكريم بخيوط من اللهب . ويجرى تغيير الكسوة سنويا . وتتوفر مجموعة من المطرزين طوال العام على إعداد الكسوة في ثوب فني جميل . وفيما سلف من الزمان ، كانت كسوة الكعبة تأتي من القاهرة هدية من الحديوى ، وترفع الكسوة عن الكعبة أثناء فترة الحج ، حتى لا يتصور أحد أن بيت الله تحفة فنية ، أو يراد له أن يكون تحفة فنية .

عند دخولنا إلى الحرم المكى ، خضعنا لعملية تفتيش سريعة ، للتأكد من أننا لا نحمل أسلحة ، دلفنا بعدها إلى داخله برغبة تكاد تكون مقدسة للطواف سبعا وتواعدنا على اللقاء بعد ساعتين .

بدأنا بعد ذلك نطوف حول الكعبة . . التي يتجه إليها مليار من البشر في صلواتهم اليومية . ولم يغب عن خاطرى طوال الطواف أننا نتوجه في طوافنا إلى الله . وأضفت إلى الأدعية المعتادة دعاء شخصيا مفاده : « اللهم اجعل الحق يقر في نفسى ، واجعل الحق حقيقتي الشخصية » .

تذكرت أن هذا البيت كان في سنوات شباب محمد مليئا بالأصنام ، ومن بينها تمثالان : أحدهما للمسيح ، والآخر لمريم . أي أنه كان يعكس تعددا دينيا اقتصاديا ناجما ومذهلا ، إذ كان يتطابق مع معنى أيديولوجي حديث ألا وهو "كل شيء يصلح " . ولقد كانت مكة آنذاك مركزا تجاريا عالميا . أما اليوم ، فهي مركز حج عالمي . وكانت وقتها تستقبل في الأشهر الأربعة الحرم أي إنسان ، بينما لا تستقبل اليوم سوى المسلمين من أرجاء العالم كافة .

لم يكن من اليسير ، والحجاج يتدافعون ويتزاحمون ، أن تعى رمزا لمكان ، وأن تحتفظ في هذا الخضم الهائل بروحانية الفعل الذي لولاه لتحول الحج إلى مجهود بدني

بحت . وكنت غالبا ما أدفع من نساء أناضوليات عريضات البنية ، يتعلقن بأزواجهن الأقوياء الذين يتقدمونهن . وهذا أمر لا يفتقر إلى الغرابة ، خاصة أن قائد هذا التشكيل يرفع كتاب أدعية باللغة التركية ، بتلو منه بإخلاص واجتهاد ولكنه أبعد ما يكون عن الطرافة ، بل هو أمر يهدد الحياة نفسها إذا ما تحول المرء إلى كرة تتقاذفها هذه المجاميع المتى تتصبب عرقا . وهذه ظاهرة يعرفها المرء في ملاعب كرة القدم . ويبلغ هذا الخطر ذروته عند الحجر الأسود . فهنا يتزاحم ويتدافع الوافدون الجدد لبدء الطواف من أجل الوصول إلى الداخل ، بينما يتزاحم ويتدافع من أتموا طوافهم للخروج . وهنا تتعطل الحركة وتشل ، لأن العادة جرت على أن يتوجه الحاج إلى الحجر الأسود رافعا ينه مرددا : قالحمد لله » . وكانت الفرصة قد أتيحت لى من قبل لتقبيل الحجر الأسود ذى مرددا : قالحما الغبع في أحد أركان الكعبة . ولذلك ، لم يكن ملائما أولائقا أن أتهكم على انبهار الحجاج بهذا الحجر النيزكي ، مع أنه لا يحظى بأى أهمية أو دور في مناسك الحج . ولما كان قدماء العرب قد عبدوا آلهة من حجر ، فإن الإسلام يتعامل مع توقير وتقديس الأحجار باستياء شديد ، سواء أكانت بيضاء أو سوداء أو رمادية .

ويعزى الاهتمام الذى يحظى به الحجر الأسود إلى أسباب تاريخية . فلقد تعرضت الكعبة مرارا لأعاصير . ومن رأى تحول الوديان الجافة في شمال إفريقيا والشرق الأدنى إلى أنهار تجرف في طريقها كل شيء ، لا يندهش من ذلك . وفي أثناء ذلك ، كان الحجر الأسود الذي لاينفع ولا يضرهو الأثر الوحيد الباقي من فترة ما قبل الإسلام . وهو بإيجاز أقدم أجزاء الكعبة ، ناهيك عن أن محمدا الشرف وضع الحجر الأسود حيث هو اليوم . فعند إعادة بناء الكعبة ، تنازع أشراف مكة شرف وضع الحجر الأسود في موضعه القديم . وقام محمد الشرف مكة لرفعه ، عندما اقترح وضع الحجر الأسود في ثوب يحسك بأطرافه جميع أشراف مكة لرفعه ، ليقوم هو ـ الحكم المحايد بوضعه في ثوب يحسك بأطرافه جميع أشراف مكة لرفعه ، ليقوم هو ـ الحكم المحايد بوضعه وينضم مثل ملايين سبقوه في سلسلة متواصلة . ولم يكن هذا الأمر يمثل لرفاقي في الحجر إلا مصدرا لإلهام رمزى .

أفقت من تداعى أفكارى وخواطرى مذعورا على مشهد امرأة محمولة ، فاقدة الوعى . وكانت ، ككل الماليزيات المنظمات بطريقة مثلى ، تثبت ألوان علم بلادها ويباناتها الشخصية على قطعة من قماش تضعها خلف غطاء رأسها ، مما يسهل معه التعرف عليها . ولم تكن هذه أول امرأة تلقى حتفها بسبب الزحام أثناء الطواف .

وعلى الرغم من هذا الزحام الشديد ، كانت هناك عجائب وآيات من التسامح والرحمة . فلقد مررت لتوى بحاج سعيد يطوف حول الكعبة على عكازين ، يمنعه كبرياؤه . وربجا يمنعه فقره . من أن يحمله أحد الزنوج الأقوياء ، أو يدفعه أحد على كرسى متحرك ، ويحيطه الحجاج بالعناية والحذر حتى لايقع . واسترعى انتباهى أيضا مشهد مجموعة من الحجاج يخرون على الأرض سجدا وسط فيض من الحجاج . ولقد كدت أقول لهم : أيها الحجاج ، هل يتحتم فعل هذا الذى تفعلون ١٢ ولكنى لم أقلها .

فى وجود هذا العدد الغفير من الحجاج ، يحتاج الطواف حول الكعبة سبعا إلى نحو الساعة أو ما يزيد . ولحسن الحظ ، كانت الليلة باردة بعض الشيء ، لأنه إذا ما تعرض إنسان وسط أوربا لأشعة الشمس المباشرة وهى في أوجها للدة ساعة واحدة ، فلا بد من أن يفيق ليجد نفسه في إحدى وحدات العلاج المتخصصة في علاج المصابين بضربة الشمس .

بعد أن أتمت الطواف ، شربت ماء زمزم ، فأحسست بالانتعاش بكل ما تحمله الكلمة من معان ، وعقدت العزم على حمل ٢٠ لترا منه إلى الرباط ، ليرتشف الأصدقاء والخدم رشفات منه ، وكأن هذا الماء يماثل الذهب في قيمته . وهكذا ، يتحقق التواصل مع مكة ماديا .

حان الوقت لأداء ركعتين في مقام إبراهيم . وهذا الموقع القريب من باب الكعبة ، والمذكور في القرآن الكريم ، يذكرنا بأن الكعبة بناها أبو الساميين جميعا ، ومعه ابنه من زوجته الثانية هاجر ـ إسماعيل أبو العرب . وكان إبراهيم يتردد على أسرته العربية ، التي كان قد أسكنها في مكة قبل ذلك بسنوات عديدة ، بعد أن صارت زوجته سارة ـ التي رزقت في سن متقدمة بأبي اليهود إسحاق ـ لا تقبل بوجود غريمتها (ضرتها) معها .

كان البعض ، حتى من المسلمين ، يميل إلى رؤية هذه الرواية ، التى وردت فى القرآن والتوراة ، باعتبارها أسطورة حسنة . وكان لا بد من أن ينشر كمال صليبى ، وهو أستاذ بروتستانتى ، كتابه « لقد أتت التوراة من عسير » ، ليقتنع حتى أولئك المسلون أن القبائل اليهودية استوطنت غربى أرض العرب ، وبالتحديد إقليم عسير الواقع بين الطائف واليمن ، حتى عام ٠٠٠ قبل الميلاد . ومن ثم ، فإن هذه «الأساطير» التى تستند إليها طقوس (مناسك) الحج قد وقعت بالفعل على نحو ما وصلت إلينا .

في أثناء بحثى عن مكان لأداء الصلاة ، التقيت بكل من زميلي سفير غينيا في الرباط، ومفتى لبنان ، وكانت لهما نفس الرغبة ، وذات المشكلة . وعثرت أخيرا على مكان بجوار مجموعة من الحجاج التركمان أو المغول الذين يأخلون قسطا من الراحة في الجزء المسقوف من المسجد ، حيث يقرأ بعضهم القرآن ، ويتناول البعض شيئا من الطعام ، بينما البعض نائم في انتظار أذان الفجر . ومع ذلك ، تابعت السير مسرعا لأسعي سبعا بين الصفا والمروة ، كما هو منصوص عليه في القرآن الكريم : ﴿ إن الصفا والمروة من شعائر الله فمن حج البيت أو اعتمر فلا جُناح عليه أن يطوّف بهما ومن تطوع خيرا فإن الله شاكر عليم ﴾ (سورة البقرة : آية ١٥٨) .

وللتذكرة ، جرى هذا السعى في واقع الأمر من أجل العثور على بئر زمزم . فالرواية تروى أن السيدة هاجر وجدت نفسها في عناء وبأس شديدين ، بعد أن تركها إبراهيم مع طفلها الصغير إسماعيل في الوادى المقفر ﴿ بواد غير ذي زرع ﴾ (سورة إبراهيم : آية ٣٧) بمكة . وراحت هاجر تسعى بين الجبلين بحثاً عن الماء . وعندما عادت منهكة بائسة لتضم طفلها إليها ، كانت المشكلة قد حلت ، فلقد كان إسماعيل يلهو وسط نبع ماء ، هو اليوم بئر زمزم . وإحياء لذكرى هذا الحدث ، بما يدل عليه من رعاية الله ورحمته ، كان السعى الذي يصبح في ظروف الحج مشقة بدنية ، خاصة وأن على المرء أن يقطع بعض أجزاء الطريق مهرولا . وعندما وصلت ، منهكا غير بائس ، إلى بئس زمن م لأنهل منه مرة أخرى ، لم أضفل عن الرمن الذي تنطوى عليه هذه الشعيرة .

أستطيع الآن أن أقص إحدى خصلات شعرى ، منهيا الجزء الأول من حجى ، بينما اختار آخرون ، كما هو حال رفاقى من الحجاج السنغاليين ، البديل الأكثر صعوبة وهو حج القران ، أى الإقران بين الحج والعمرة (وصلهما) ، ومن ثم فإلهم سيرتدون ملابسَ الإحرام إلى أن تنتهى جميع المناسك .

ركنت إلى الراحة في اليوم التالي ، حتى أشفى من الإسهال الذي أصابني ، ومن نزلة البرد التي ألمت بي كأمر لا بد منه ، بسبب الإجهاد . وقمت أثناء ذلك بتحليل برامج التلفزيون السعودي ، التي لا تختلف في واقع الأمر عن «موعظة الأحد». ولقد أكد أحد الأئمة اليوم على شاشة التلفزيون على أن من ينكر أن عيسى رسول من عند الله ليس بمسلم . وقال : إن الإسلام لا يقبل التقليد الأعمى ، وإنه ليس هناك إنسان مُعْفى من التفكير . وساق ، للتأكيد على ذلك ، تفسيرا مبتكرا غير تقليدي

للقول الكريم: ﴿ نور على نور ﴾ في آية سورة النور بالقرآن الكريم : ﴿ الله نُورُ السموات والأرض مثل نُوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كانها كوكب دُرَّى يُوقَدُ مِن شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها يُضيء ولو لم تحسسه نار نُورٌ على نور يهدى الله لنوره من يشاء ويضرب الله الأمشال للناس والله بكل شيء عليم ﴾ (النسور: ٣٥). فالمعنى المراد حسب هذا التفسير هو أن النور الجديد الذي أتت به الرسالة يكمل نور العقل الذي كان موجودا قبل مجيئها ويزيده إشعاعا .

بعد عشر سنوات من التطور المعمارى الراقع ، وتطور البنية الأساسية والتخطيط العمرانى ، لم يعد بمقدور المرء أن يتعرف على جدة . فلقد أصبحت مدينة على الطراز الأمريكى . . مدينة كبرى بمقاييس برلين . . إذ يرى المرء لافتات الشوارع ، وأنواع السيارات ، والإعلانات المضاءة ، ومحطات الوقود ، على نحو يوحى بمدينة كولورادو أو مينا بوليس . والغريب في الأمر ، أن السواد الأعظم ممن يتجولون في هذه المدينة هم من العرب والهنود والفليسينين ، ولولا ذلك ، لنسى المرء أنه في أرض العرب القديمة ، وليس في العالم الجديد .

قضيت الأيام المتبقية لى حتى بداية الجنزء الثانى من الحج مع أصدقاء أمريكيين ومغاربة وسعوديين وألمان . وكنت أرتدى دائما الزى العربى : الجلباب المريح فى الملبس ، والجلباب المريح جدا فى النوم . ففى مثل هذا المناخ ، يكون مجرد التفكير فى إرتداء حُلُل وأربطة عنق خانقة نوعا من العذاب .

وأصدقائى من غير السعوديين ، هم من العاملين الأجانب في السعودية ، اللين يشكلون حوالى ٤٠٪ من مجموع عدد سكانها الحاليين (تصل هذه النسبة في دُبي إلى ٩٠٪) ولو حدث أن أمسك الأجانب بزمام الأمور في هذه المنطقة ، فلن يكون ذلك للمرة الأولى .

ففى العصر العباسى ، تمكن المرتزقة الأتراك من امتلاك زمام الأمور . وربحا يكون هذا ما حدا بالسلطات لأن تمنع الكثير من العاملين الوافدين من اصطحاب عائلاتهم ، مع سهولة ترحيل أى منهم خارج البلاد . وربحا يفسر ذلك ما يشعر به العامل الأجنبى ، حتى المسلم ، من فقدان للأمان . ولقد لمس Carten Niebutr ، عندما وصل إلى جدة في المسلم ، من نوفمبر عام ١٧٦٧ ، وجود كثير من الوثنين الهنود في أرض العرب ، أو بالأحرى في اليمن ، وقال في لهنجة تذكرنا بحديث عملى منظمة العفو الدولية : ولايسمح لهم باصطحاب نسائهم ، ولذلك يفضلون العودة إلى أوطانهم بعد تكوين ثروة » (٤) .

ومع ذلك ، فإن هذا أمر يسير في بلد يقل فيه ثمن لتر البنزين عن ثمن زجاجة مياه معدنية ، وحيث المياه والكهرباء والاتصالات التليفونية الداخلية خدمات مجانية .

أوصلنى صديق بدوى فى سيارته الكاديلاك إلى المسجد لصلاة العشاء . وما إن انتهينا من الصلاة ، حتى بدأ حاج يمنى يشكو من أن زوجته هربت منه ومعها النقود وجواز سفره . وسرعان ما امتدت يد كل فرد إلى حافظة نقوده . وهكذا استفاد الزوج المخدوع بالحق الأصيل فى الإفصاح عن المشكلات الشخصية فى المسجد .

وكان لقصة التضحية . أى استعداد إبراهيم للتضحية بابنه الوحيد ، امتثالا لأمر الله ، واستعداد الابن المطيع لهذه التضحية . أثر كبير . فالامتثال التام والتوكل على الله ركن رئيس في الإسلام ، ولذلك يبلغ الحج ذروته في الاهتداء بهذا الحدث ، إذ يقوم كل حاج في نهاية الحج بنحر فدية أو أضحية ، اقتداء بأن الله فدى ابن إبراهيم بكبش : ﴿وفديناه بِلْبِح عظيم ﴾ (الصافات : ١٠٧) . وليس من المحتم أن يقوم الحاج نفسه بلبح الأضحية . لذلك ، قمت أثناء تجوالي في المدينة بإيداع ، ١٨٠ ماركا ألمانيا بأحد البنوك ، ثمنا لخروفين حددت المستفيدين بهما ، وهم مسلمو البوسنة . وفي يوم عيد الأضحى ، سيقوم حوالي عشرة آلاف جزار، جيء بهم من أقطار العالم الإسلامي كافة ، بلبح حوالي مليون من الأضاحي ، من بينها خروفاي .

ولقد كنت واثقا من أن لحمهما سيرسل مجمدا إلى سبليت في الأيام التالية .

كنت في المساء أنظر دوما إلى ألوان نافورة المياه المتغيرة عند بحيرة جدة ، والتي يبلغ ارتفاع مائها ٢٦٥ مترا . وهي من معالم جدة الحديثة .

كنت متشوقا إلى ذروة الحج . وإياك والمرض قبل يوم عرفة . والحج - كما يعلم الجميع - فرض على من استطاع إليه سبيلا : ﴿ ولله على الناس حَج البيت من استطاع إليه سبيلا ﴾ (آل عمران : ٩٧) . فهو فريضة على من تسمح له حالته الصحية ، ويفيض ماله عن حاجة أهله وجيرانه . إذ لا يجوز لمسلم أن يحج إذا كان جاره في حاجة إلى مال ، وبالرغم من ذلك ، يبيع بعض الفلاحين ـ عندما تتقدم بهم السن ـ ما يمتلكونه من أرض زراعية هي عماد معيشتهم ، ليحجوا .

فالحج ليس فريضة فحسب ، بل هو حلم لكل مسلم ، والعودة منه هي مفخرته . فهو يستطيع عند العودة أن يجد منزله وقد طلي بلون أخضر ، ناهيك عن أنه سيحظي بمكانة رفيعة جدا . فلا لقب دكتور ، ولا لقب الحاصل على الماجستير ، ولا لقب الحاصل على الماجستير ، ولا لقب الحاصل على الماجستير ، ولا لقب العادة ، ولا حتى لقب لقب المادة ، ولا حتى لقب السعادة ، ولا كنا المسلم المسلم المسلم ، ولا لمسلم المسلم ، ولا لمسلم ، ولا كنا ، ولا ، ولا كنا ، ولا ، ولا كنا ، ولا كنا ، ولا ، و

تحتاج رحلة الحج المُكلّفة ، والخطرة في بعض الأحيان في عصر الطائرات إلى ترتيبات روحية وأخرى مادية ، وبصفة خاصة بالنظر إلى أن تأشيرات الدخول للحج تخضع لنظام حصص محددة . ( ونظرا لأنه من بين كل • • • ١ مسلم يحصل مسلم واحد على تأشيرة حج ، فإنه يترتب على هذا النظام وليس من قبيل الصدفة بطبيعة الحال أنه لا يكن توقع أن يكون هناك أكشر من • • • • ٤ حاج شيعي من إيران على أقصى تقدير ) . ويجرى تجاوز نظام الحصص المشار إليه بواسطة العمال الأجانب الذين يعملون في السعودية ، ولا يكن تحديد عددهم بدقة . فليس هناك حائل يحول دون توجههم إلى مكة حاملين زجاجة ماء وقطعة من الورق المقوى (الكرتون) لاستخدامها بديلا للسرير ، ومن ثم فإنهم يرفعون عدد الحجاج إلى ما يزيد على المليونين .

يدعو القرآن الكريم المقبل على الحج إلى أن يراعى آداب الحج ، فعلى المحرم أن يتنزه عن مباشرة النساء ، وعن المعاصى من السباب وغيره ، وعن الجدل والمراء مع رفقته في الحج ، وعليه أن يجتهد في فعل الخير : ﴿ الحَجُ الشهر معلومات فمن فرض فيهن الحَج قلا رَفَتُ ولا فسوق ولا جدال في الحَج وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فإن خير المزاد التقوى واتقون يا أولى الألباب ﴾ (سورة البقرة : الآية ١٩٧).

لقد قرأت وصفا تاريخيا للحج من القرن التاسع عشر. قرأت لريتشارد بيرتون Richard Burtons في كتابه الصادر في جزأين عام ١٨٥٧ وصفا لرحلة حج إلى المدينة ومكة. وقرأت « رحلة حج إلى مكة » لـ Yon Maltzan Hanrich (١٨٦٠) ، وقرأت « رحلة السويسرى المسلم من مدينة بازل العريقة Johann Ludwig Burkler وفي وصف رحلة السويسرى المسلم من مدينة بازل العريقة العريقة السلامه . و درست (١٨١٤) ، والذي عرف بالشيخ إبراهيم بن عبد الله بعد أن أعلن إسلامه . و درست إلى جانب ذلك إرشادات حديثة مفيدة ، مثل « دليل المرء للحج والعمرة » الصادر في السلسلة الألمانية « السفر اليوم » .

وكان أهم شيء فيما يتعلق بالإعداد الروحي هو دراسة آيات القرآن المتفرقات عن الحج ، ويصفة خاصة في السورتين ٢ (سورة البقرة ) و٢٢ (سورة الحج ) ، وكذا حفظ أحاديث الرسول الله الكثيرة التي تتناول الحج . وساعدني كتاب أحمد فون دنفر الجامع على نحو مكثف للقرآن والحديث. كثيرا في ربط مناسك الحج ظاهريا وباطنيا ، ماديا وروحيا ، وهذا الأمر ليس بغربب على المسلمين اللين تؤلف عقيدتهم بين الروح والمادة معا ، إذ إن التوجه إلى الله في الإسلام لا ينحصر في الروح فقط أو الجسد فقط . فالمسلم في صلاته ، وفي صومه ، وفي نحره للأضحية ، وفي حجه ليس

حاضرا بروحه وعقله وقلبه فقط ، وإنما بلحمه ودمه أيضا ؛ فهو إما أن يكون هو كله حاضرا وإما ألا يكون حاضرا بالمرة . وهذا ناتج عن « التوحيد » كمبدأ جامع من منظور إسلامي .

ترقبا للأيام المشهودة ، جلست في حجرتي بالفندق في جدة أطالع ما حملته معى من مطبوعات عن الحج ، ومن بينها بعض سطور للأخ أحمد تقول : « ألا يمكننا القول إن الإحرام يشير إلى الموت ، وإن الطواف يسلم المرء إلى الله ؟ والسعى . . . أليس السعى إرهاقا وتعبا ؟ أليست زمزم هي الحياة والكينونة ؟ ويوم عرفة . . . ألا يجعلنا نتوقع يوم القيامة ؟ والمزدلفة . . . أليست هي الظلام الذي يسبق اليوم الجديد ؟ ومنى . . . ألا تمثل الوفاء من خلال نحر الأضحية ؟ وخلع ملابس الإحرام بمنى . . . ألا يعنى حياة جديدة ؟ ورمى الجمرات . . . ألا يرمز لكفاح مدى الحياة ضد كل ماهو شر؟ ولكن الله هو محور الحياة . . . » .

ينطلق صوت المؤذن عبر مكبرات الصوت مناديا إلى صلاة العصر . ويجىء دورى لأرفع أذان الإقامة في مسجد الفندق الذي راح يمتلئ رويدا رويدا بالمصلين . ورحت أردد باللغة العربية ماردده بلال أول المؤذنين قبل ١٤١٣ سنة قسرية ، ولكن بصوت أضعف من صوته . وطلبنا من رجل من المالديف ذي بشرة داكنة جدا أن يؤمنا في الصلاة ، فاستجاب لطلبنا على الفور .

لاحظت ، ونحن مجتمعون حول مائدة العشاء ، أنه لا يبدو على أحد منا أن لديه شهية للطعام . والسبب في ذلك هو ترقبنا للانتقال في الغد ، وهو ثامن أيام ذي الحجة ، من مكة إلى منى ، حيث محل إقامتنا الأساسي في الأيام القادمة . ولم نذق ليلتها طعم النوم . وفي صباح اليوم التالي ، تجمع القسم الأعظم منا في ملابس الإحرام ببهو الفندق من الساعة الخامسة صباحا .

توقفنا بمكة لنؤدى طواف القدوم حول الكعبة مرة أخرى . وكان الطواف هذه المرة تحت الشمس الحارقة ، مما دفع كثيرا من الحجاج إلى محاولة الاحتماء مثلى بالمظلات ، وهو ماكان ينطوى في مثل ذلك الزحام على خطر إلحاق أذى بالآخرين . وفي ظل هذا الزحام ، كان الطائفون لا يكادون يتقدمون خطوة إلى الأمام في فناء المسجد الفسيح . ولذلك ، توجهت إلى الطابق الأعلى حيث يزداد نصف قطر دائرة الطواف ، ولم يكن بوسعى إلا ذلك . وطواف الكعبة هنا يعنى أن يقطع المرء مسافة ٦ ، ٥ كيلو مترات في حرارة تصل إلى ٤٤ درجة مثوية . ومع ذلك ، لا تأخذ المرء شفقة بنفسه ، حيث يهون

كل شيء على الحاج . ولقد كان جارى في الطواف يحمل ابنه على كتفيه مسافة الطواف بأكملها .

النظر من هنا إلى أسفل يكاد يكون كالتنويم المغناطيسى . والمشهد شديد الجمال . فالكعبة تبدو كمركز ثابت لا يتحرك لأسطوانة تدور ببطء وفي سكون تام في اتجاه مضاد لاتجاه عقارب الساعة . ولا يتغير هذا المشهد إلا عند الصلاة ، حيث تصير الكعبة مركزا لدواثر عديدة متحدة المركز ، تتكون من مئات الآلاف من أجسام ناصعة البياض لأناس يرغبون في ، ويبحثون عن ، ويفعلون الشيء ذاته ، رمزا لتسليم النفس إلى بارئها . ويحيط اليوم بفناء المسجد ، الذي تتوسطه الكعبة ، عدة طوابق من الرخام الأخضر اللون ، ويحيط بالكعبة سبع مآذن مقامة على الطراز الهندى ـ الإسلامي ، مثلما يحيط الإطار بالجوهرة .

كان لا بد من أن انتزع نفسى من هذا المشهد لأواصل سفرى إلى منى بالسيارة ، فى رحلة استغرقت ٤٥ دقيقة لقطع خمسة كيلو مترات . ومنى هى « نقطة الانطلاق ، إلى يوم عرفة . . وما أدراك ما عرفة ؟! يقول الرسول ﷺ : الحج عرفة .

وفى التاسع من ذى الحجة ، تنقل حوالى • ٥ ألف حافلة ، ما يزيد على المليونى حاج إلى عزفة ، عبر شوارع قليلة موازية لمنى أو لمكة ، لمسافة تتراوح بين • ١ و ١٥ كيلو متر . وتسبب هذه الحافلات فوضى فى المرور تعانى منها هى نفسها ، وهى فوضى جديرة بأن تدون فى موسوعة الأرقام القياسية .

يحاول البعض أن يقطع المسافة إلى عرفة سيرا على الأقدام ، إلا أن هذا لا يعدُّ بديلا مناسبا ، نظرا لارتفاع درجة الحرارة بشدة منذ الساعة الثامنة صباحا . وأرى رجلا يسمى مع أبيه المسن إلى بلوغ عرفات ، وهو ينهار بسبب هبوط حاد في الدورة الدموية .

عند وصولنا إلى مدينة الخيام المقامة حول جبل عرفات ، كان الهواء يلفح الوجوه من شدة الحرارة التي جاوزت الخمسين درجة مئوية في الظل ، وتزيد على ٦٠ درجة مئوية في الظل ، وتزيد على ٦٠ درجة مئوية في الشمس شديدة القسوة ، والمرء مئوية في الشمس ، وليست هناك نسمة هواء منعشة . فالشمس شديدة القسوة ، والمرء يعانى صعوبة بالغة في التنفس ، وكل حركة يترتب عليها إحساس بالتعب ، وكان لا يعانى صعوبة بالغة في التنفس ، وكل حركة يترتب عليها إحساس بالتعب ، وكان لا بدلي من أن ألاحظ ، أثناء انتظارى أمام الحمام ، أن الأقدام الألمانية تحترق خلال بضع دقائق في درجات الحرارة المرتفعة على هذا النحو ، ولذلك ، التجأت في فترات اليوم

الأشد حرارة إلى خيمة صغيرة تقاسمتها مع حاج يعمل أستاذا بجامعة جورج تاون في واشنطن. وكان الشيخ نعناع الذي من الجزائر يقيم في الخيمة المجاورة لخيمتنا.

وكان يوما طويلا رائعا . . كان يوما للتأمل وللسلام . . يوما للصلاة ، وللأحاديث القيمة .

لم أكن ، منذ كنت أمارس التمارين الجيزويتية في سنوات الصبا ، قد عايشت مثل هذا التوجه الكامل إلى الله بكل هذا الصفاء الداخلي الباهر . فلا شيء يوم عرفة سوى مناجاته . وهنا يتجسد نداؤنا الدائم : لبيك اللهم لبيك . . هذا إذن هو معنى الوقوف بين يدى الله بعرفات . . ملايين من الناس يتشحون بأكفان ، ويتركون في هذا اليوم كل شيء وراء ظهورهم . . فوجودهم اليوم مكرس لله وحده . . يتوقعون موتهم . . يصلون ويتضرعون في خشوع ويقين لم يحدثا من قبل ، ولن يحدثا في الغالب من بعد .

ففى هذا المكان ، ألقى محمد على قبل وفاته بأسابيع قليلة ـ فى عام ٦٣٢ ميلادية ـ خطبة تقرأ كل عام فى ذات اليوم ، وذات المكان . لقد خاطب المسلمين فى ذاك اليوم قائلا : « أوصيكم بالنساء خيرا . . . » وأنهى خطبته قائلا : « إنى تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا أبدا : كتاب الله وسنتى . وإنى مسائلكم يوم القيامة فيما أنتم فاعلون » . ووفقا للرواية ، أجابه الحاضرون : « نشهد أنك أديت الأمانة ، وبلغت الرسالة ، ونصحت الأمة » . وهذا نفسه هو ما أشهده اليوم مع مليونين ومائتى ألف من النساء والرجال من أنحاء العالم كافة .

وفقا لشعائر الحج ، ينتقل الحجاح بعد غروب الشمس إلى المزدلفة التى تقع على بعد ٧ كيلو مترات من عرفة ، وفي أثناء ذلك ، يحدث الكثير من الهرج والمرج ، وبسببه فقدت أنا وأستاذى حافلتنا ، ورحنا نبحث دون جدوى عن مكان شاغر في مثات الحافلات . . وإذ بي ألح وزير الصناعة المغربي عزماني ، الذي تربطني به علاقة صداقة ، وهو يلوح لي وسط أكثر من مليونين من البشر ، ولقد قوّى ذلك من يقيني بأنه ليس هناك مصادفة حقيقية في دنيا الله . وهكذا أصبحت ، مؤقتا ، عضوا غير رسمى في بعثة الحج المغربية الرسمية ، وفي بادئ الأمر ، كان هناك حث على الإسراع ، ولكننا جلسنا بعد ذلك نتصبب عرقا في الحافلة لمدة ثلاث ساعات قبل أن تتحرك بسبب الزحام .

يتحرك جميع الحجاح الآن مرة أخرى في اللحظة نفسها ، متجهين صوب هدف واحد . وتتدخل شرطة المرور ، ولكنها تزيد من فوضى المرور ، . ويحاول بعض الحجاج قطع المسافة سيرا على الأقدام عبر الجبال السوداء التي تميزهم ملابسهم البيضاء عن أحجارها .

بلغنا المزدلفة حوالى الساعة الحادية عشرة مساء ، بسبب كثرة التوقف فى الطريق ، ونحن نشعر بآلام فى ركبنا . وفيها أمنا إمام من الرباط لصلاتى المغرب والعشاء جمعا على الصخور التى سنجمع منها ٤٩ حصاة ، استعدادا لرمى الجمرات فى اليوم التالى . وكنا قد وعدنا بطعام إلا أنه كان لا بدلنا من أن نتحرك قبل مجيئه . ولم آسف لللك كثيرا ، إذ اعتدت أثناء أيام الحج أن أكتفى بقليل من لحم الدجاج ، ومن البازلاء ، وتفاحة وثمرة موز . ولقد كان شرب الماء هو الأهم . ولحسن الحظ لم نعان على الإطلاق نقصا فى مياه الشرب ، فالمسئولون السعوديون يوزعون أثناء الحج ١٨ مليون كيس من البلاستيك يحوى كل منها لترا من مياه الشرب ، كما يقومون عند كل تقاطعات الشوارع الكبيرة بإلقاء أكياس تحتوى على عصير الفاكهة إلى هذا الحشد الكبير من الحجاج . ولذلك ، لم أشعر بحاجة إلى مئونتى من الكوكاكولا .

وصلت حافلتنا في الساعة الثانية صباحا إلى منى ، قريبا من موضع رمى الجمرات . . ذلك الرمى الذي يرمز لرفض الإنسان القاطع للشر بداخله هو نفسه ، وفي العالم أيضا . واقتربت من العمود ، حتى أضمن إصابته باستخدام إصبعين فقط ، مع احتفاظي بمسافة تحميني من التعرض لوابل من حصى الحجاج من الخلف . إنه موقف صعب حقا ، لأن بعضا من البسطاء ينتابهم شعور بأن في مقدورهم أن ينالوا من إبليس لمرة واحدة في حياتهم ، فيرموا رمزه بأحجار كبيرة وبأحذية ومظلات .

تجمع حول حافلتنا مجموعة من الصبية يحملون ـ كما توقعت من قبل ـ مقصات لكى يقصوا لكل منا خصلة من الشعر في مقابل ثلاثة ريالات ، ما لم نكن نرغب في حلق الرأس ثماما . ومع أنه كان مسموحا لنا أن نخلع ملابس الإحرام ، فقد هرعنا إلى مكة قبل الشروق . ولم نكن بحاجة إلى إقناع سائق الحافلة ، الذى أمضى الليل ساهرا ، بأن يحملنا إلى مكة ، إذ كان هو نفسه يرتدى ملابس الإحرام . وبعد وصولنا إلى مكة ، طفنا للمرة الثالثة حول الكعبة طواف الإفاضة . وكان الزحام في هذه المرة أشد من ذى قبل ، إذ كان عدد الطائفين فيها لا يقل عن مائتى ألف حاج . ولذا استغرق منى الطواف حول الكعبة والسعى بين الصفا والمروة ساعتين حافلتين بالإرهاق .

الساعة الآن هي الرابعة والنصف صباحا . ولقد حان الآن موعد صلاة فجريوم عيد الأضحى ، عاشر أيام ذي الحجة ، بالحرم المكي . وسوف أؤديها ، بآخر ما تبقي لي من قواى ، مع ٠٠٨ ألف مؤمن . وبالنظر إلى فخامة الصوت وكمال القراءة ، يعد مؤذنو الحرم المكي وأثمته صفوة الصفوة . فأذانهم نداء فني رائع . . وقراءتهم للقرآن مناجاة مسموعة . ومن حسن الحظ ، أن يسمح الحنابلة السعوديون بهذا البعد الجمالي للصلاة ، على عكس ما يفعله المالكيون في شمال إفريقيا . فهذا الجمال ينقل حاجا ساهرا مرهقا مثلي إلى عالم خال من التعب .

أخيرا ، عدنا بعد الساعة السادسة صباحا إلى بيت ضيافتنا في منى ، بعد أن قضينا ٢٦ ساعة على أقدامنا متأثرين عاطفيا وبدنيا . وتعانقنا أنا ورفاقى في الحج مرددين : حجا مبرورا ، وحجا مقبولا إن شاء الله . وهنأنى الشيخ نعناع في سعادة بوضعى الجديد . وعدت إلى غرفتى حيث خلعت أخيرا ملابس الإحرام - لهذه المرة - واستلقيت في سريرى ملتهب العروق . وحمدت الله أن منحنى القدرة على أداء فريضة الحج ، داعيا أن يتقبلها منى . ثم رحت في نوم عميق ، لم يزعجنى فيه ضجيج صوت جهاز التكييف المرتفع .

بينما كان المنهكون أمثالى يحاولون استعادة قواهم فى يوم عيد الأضحى ، كان حجاج آخرون. من يتمتعون بقدرة أكبر على الاحتمال ينحرون الأضحية أينما شاءوا . للحاج أن يأكل جزءا صغيرا من لحم الأضحية . أما القسم الأكبر منها ، فيوزعه على المحتاجين من الحجاج . ويعلق الهيكل العظمى فى الشمس إلى أن يجف ، ويتم ذلك أحيانا خارج عربات خشبية . وللمرءأن يتخيل الرائحة . . لا ، لا يمكن ذلك إلا لمن خبرها فعلا .

طرقت ـ أكثر من مرة ـ باب غرفة جارى القادم من واشنطن لكى أطمئن عليه ، لعلمى أنه كلف نفسه ما لا طاقة له به . ولقد طلب منى بالفعل أن أقوم عنه بما تبقى من رمى الجمرات . وهو أمر مسموح به بالنسبة لفريضة الحج بأكملها ، إذ يجوز أن تؤدى بالإنابة إذا كان الإنسان غير قادر على أدائها بنفسه .

كنت مدعواً في ثاني أيام عيد الأضحى - ضمن ١٥٠ حاجا من أنحاء العالم كافة ، من بينهم سلطان بروناى ، وأحد أبناء الرئيس الإيراني رافسنجائي - إلى قصر الملك فهد ابن عبد العزيز بمنى . وكان العاهل السعودى قد وجه في ذاك العام دعوة للحج ، وليس للغداء فقط ، إلى ١٣٠٠ مسلم من الاتحاد السوفيتي السابق . وجاء مجلسي بين

الكاتب المصرى أنيس منصور، والقاضى الأعلى في باكستان محمد حفظ الله ، الذي أخبرنى أنه لم يصادق على الإطلاق على حكم بقطع يد سارق . ولما كان الملوك يحبون كشيرا أن ينتظرهم الناس ، فقد أتبح لنا وقت طويل للحديث ، مرارا وتكرارا، عن الإسلام ، تأكيدا على أن الحج تجمع هائل للمسلمين كافة .

يتولى حراسة الملك فهد ثلاثة حراس شخصيين ، شديدى الوجوم ، يرتدون الملابس الوطنية . وأغلب الظن أنهم عملوا من قبل في حراسة أبيه الملك الأسطورى عبد العزيز آل سعود (توفى عام ١٩٥٣). ولكنهم مسلحون اليوم ، لا بخناجر ومسدسات فحسب ، وإنما بمدافع آلية أيضا.

ظهر جليا أثناء حديثي مع الملك أنه يعرف الكثير عنى . وكانت دعوته لى قد فسرت على أنها رد على حملة التحريض ضدى في ألمانيا.

طبقاً لآداب الطعام العربية ، تقدم الأطعمة كلها في وقت واحد ، بحيث تكون في مستناول الجسميع ، حتى لتكاد المناضد أن تتقوس . ومن هذه الآداب أن يأكل المرء بسرعة ، ويتحدث قليلا ، وينصرف إذا ما شبع ، ويبقى الملك إلى أن ينصرف الجميع .

فى مساء اليوم نفسه ، حاولنا أنا والوزير عزمانى اختراق الشوارع التى تفوح منها رائحة كريهة ، والمكتظة بالناس ، بهدف الوصول إلى حيث الجمرات لرميها للمرة الشانية ، مستعينين بالشرطة . كنا نضع مناديل معطرة على الأثف والفم . فمخلفات المجاج الذين يفترشون أسفلت الشوارع ، ومحركات السيارات الدائرة باستمرار لتشغيل أجهزة تكييفها ، تجعل الطريق محل انتقاد شديد من حماة البيئة .

وهؤلاء الحمجاج الذين يفسرشون الأسفلت هم من الحمجاج الأجمانب ، الذين يحجون بدون مطوف ، وهم يمارسون وجودا غير قانوني ، ولكنه وجود حقيقي جدا . ولقد وضعت امرأة في هذا اليوم طفلتها على ما تفترشه من ورق .

فى اليوم الثالث ( ١٣ يونيو ) ، وهو آخر أيام عيد الأضحى ، توجهت بمفردى بعد صلاة الفجر مباشرة لرمى الجمرات لى ولزميلى . وكان الحجاج قد بدءوا ينهضون من فراشهم الذى يفترشونه فى الشارع . وكان هؤلاء يستخدمون مخزونهم القليل من الماء للوضوء فى المقام الأول ( انظر فصل : « خمس مرات كما أمرنا » ) . وكان بعض الباعة الجائلين يبدءون عملهم أيضا . ومزج الحج بالتجارة أمر مسموح به دائما . فبعض الحجاج يمولون رحلة عودتهم إلى أوطانهم من حصيلة ما باعوه من منتجاتهم الوطنية ،

من حلى من العاج وفضيات وأقمشة . ويمر بى أحد الحجاج الأتراك ، ويسألنى باقتضاب : أين الشيطان؟ وكأنه ينبغى على الجميع أن يعلم أين هو ، بل وأن يتحدث التركية أيضا ! ولقد أرشدته في أدب شديد ، وباللغة التركية ، إلى العامود الثالث (الجمرة الثالثة ) التي سنرميها اليوم . ولم يكن باستطاعتي قبل اليوم أن أحدد مكان الشيطان بهذه الدقة!

في اليوم التالي، وفي طريق عودتنا من مني إلى جدة، طفنا في مكة طواف الوداع حول الكعبة. وكان المسجد قد امتلاً حتى آخره ، إذ كنا قد وصلنا إليه وقت صلاة العصر. وفي هذه المرة ، طفت حول الكعبة فوق السطح على الرغم من عدم قدرة القدمين على احتمال سخونة السطح الملتهبة إلا لثوان معدودات. ولقد خلت نفسي مثل دب يحاولون تعليمه الرقص على سطح من صفيح ساخن. ومع ذلك ، جكست فيما بعد لفترة طويلة في الشرفة للتملى من صورة هذا المسجد ذي الجمال المبهر لحفظها في الذاكرة!

لاحظت يوم ١٦ من يونيو وأنا أسلم جواز سفر الحج ، استعدادا للعودة بالطائرة إلى الدار البيضاء ، أن المسئولين يبدون سعداء كلما غادر حاج البلد راضيا . ولقد اتجهت الطائرة الجامبو مباشرة ، وفي خط مستقيم ، إلى تونس ، وبذلك ظل اتجاه القبلة ثابتا طوال رحلة الطائرة ، مما مكن المضيفين من أداء الصلاة في محرها ، ولقد وقع اختيارى على عدد منجلة « تايم » الصادر في ١٥ من يونيو لكي أقرأه أثناء رحلة الطائرة ، وكان يحتل غلاف هذا العدد صورة لأحد المساجد ، بينما عنوانه الرئيس هو : قاسلام ، ، هل يجب أن يخاف العالم ؟» .

### الفصل الثاني دروب فلسفية إلى الإسلام

لم يدر بخلدى على الإطلاق ، وأنا أتوجه إلى وزارة الخارجية على جبل فينوس فى بون يوم مدر بخلدى على الإطلاق ، وأنا أتوجه إلى وزارة الخارجية على جبل فينوس فى بون يوم حدث بعد دلك ، من تحول فى حياتى يتكشف لى ، عندما أمعنت التفكير فى محاضرة شاتقة ألقاها زميلى المسلم محمد أحمد هوبوم ، وفى حديثى مع محمد أحمد رسول المدير المسرى الألمانى لدار نشر « المكتبة الإسلامية » بكولون ، وأنا أعرض عليه مخطوطا من اثنتى عشرة صفحة ، جمعتها لولدى على مر السنين ، كى أحدد له بشكل جازم ما أراه فلسفيا حقا . فلقد أذهلنى رد فعل رسول ، وهو يقول لى : إن كنت مقتنعا بهااستخلصته ، فأنت مسلم !! ولم يكن بوسعى آنذاك أن أدرك هذا ، ومع ذلك ، فقد أقنعنى برغبته فى نشر هذا النص ، عن طريق دار نشره ، تحت عنوان « درب فلسفى إلى الإسلام »(٥) .

لم يمر سوى أيام معدودات قبل أن أشهر إسلامي بنطق الشهادتين يوم ٢ / ٩ / ١٩٨٠ وليس من الأمور الهيئة أن يقدم المرء كشف حساب وتقييما لتطوره الفكرى . لقد كتب هيرمان هسه في إحدى رواياته القصيرة « نوفاله » < Klein und Wagner > عام ١٩١٩ : «التحدث هو أضمن السبل لإساءة فهم كل شيء وجعله ضحلا ومجدبا» . وكتب أيضا في روايته « لعبة الكرات البللورية » محدرا من صياغة معنى داخلي في كلمات، إذ يقول على لسان قائد الأوركسترا: « أظهر المهابة للمعنى ، ولكن لا تظنه قابلا للتعلم» . (١) لقد فشل عظهاء كثيرون في هذه المحاولة .

فعمر القوى ، ثنائى الخلفاء ، كنان يضطهد المسلمين إلى أن اعتنق الإسلام ، ولا يمكن حقا فهم كيفية اقتناعه بالإسلام على نحو مضاجىء بعد أن قرأ سورة طه إثر مشاجرة مع أخته (٧).

ويقول الصوفى العظيم أبو حامد الغزال ( القرنين الحادى عشر والشانى عشر )م فى اعترافاته: « إن العقيدة لم تتغلغل في نفسه من خلال دليل واحد واضح بعينه ، وإنها من

خلال عدد لا يحصى من أسباب الإيان ، وخبرات ومواقف مصاحبة يمكن تعديد تفصيلاتها ». ويقول أخيرا: إن عودته إلى الإسلام كانت بفعل «نور ألقاه الله في صدره» (٨).

وفى كتاب الرائع « الطريس إلى مكة » ، يعرض محمد أسد لأمر هدايت إلى الإسلام فى سطور قليلة لا تكاد تقنع بعض القراء المتشككين ، بينها يشير فى موضع آخر من كتابه إلى أنه تشرب الإسلام ارتشاحا (٩).

ويكاد هــذا الأمر يشبه أمر اهتداء كريستيان (عبد الهادي) هـوفهان إلى الإسلام، إذ يصفه بها لو كانت « ضربة من السهاء » قد أصابته (١٠).

أما أنا ، فكنت لسنوات ، بل لعقود ، منجذبا إلى الإسلام كالمغناطيس ، لأننى ألفت أفكاره ، كما لو كنت قد عايشته من قبل .

لقد وجهنى على هذا الدرب ثلاثة أحداث أساسية ، ذات طبيعة إنسانية ، وجمالية فنية ، وفلسفية . ويرتبط أول هذه الأحداث ارتباطا عجيبا بالجزائر .

ففى عام ١٩٦٠ ، أمضيت شهرين في Chateau Neuf sur Loire لأتمكن من إجادة اللغة الفرنسية ، استعدادا لامتحانات القبول بوزارة الخارجية . وهناك ، كنت أقرأ يوميا تقارير الصحافة الفرنسية عن حرب الجزائر .

وفى اختبار القبول بوزارة الخارجية ، كان على كل متقدم أن يلقى محاضرة لمدة لا تتجاوز خس دقبائق فى موضوع محدد عشوائيا ، ويكلف به قبلها بعشر دقائق . ولكم كانت دهشتى عندما تبين لى أن موضوع محاضرتى هو « المسألة الجزائرية » . وكان مصدر دهشتى هو مدى علمى بهذا الموضوع ، وليس جهلى به . وبعد شهور قليلة من الاختبار ، وقبل أن أتوجه إلى جنيف بوقت قصير ، أخبرنى رئيس التدريب ، عندما التقينا مصادفة أثناء تناولنا للطعام ، أن وجهتى قد تغيرت إلى الجزائر .

فى أثناء عملى بالجزائر فى عام 71 / 1977 ، عايشت فترة من حوب استمرت ثمانى سنوات بين قوات الاحتلال الفرنسى وجبهة التحرير الوطنى الجزائرية ، وانضم إليهما أثناء فترة وجودى هناك طرف ثالث هو « منظمة الجيش السرى » ، وهى منظمة إرهابية فرنسية ، تضم مستوطنين وجنودا متمردين . ولم يكن يسوم يمر دون أن يسقط عدد غير قليل من القتلى فى شوارع الجزائر . وغالبا ما كانوا يقتلون وميا بالرصاص على موخرة الرأس من مسافة قريبة . ولم يكن لذلك من سبب ، إلا كونهم عربا ، أو لأنهم مع استقلال الجزائر .

وكنت عند سماعي صوت سلاح آلي ، أتصل تليفونيا بزوجتي الأمريكية لتسرع إلى شراء ما نحتاج إليه ، لأن الهجوم التالي في المنطقة نفسها لا يتوقع حدوثه قبل عشرين دقيقة .

وكانت أنبل مهامى هى إعادة أفراد الفرقة الأجنبية من الألمان الفارين إلى الوطن بمعاونة من السلطات الفرنسية . وكان عدد هؤلاء الرومانسيين المساكين غير قليل ، منلذ فر قائد قوات المظلات في العام السابق . وكم كان الموت يجذبهم ا وكانت منظمة الجيش السرى قد جندت عددا منهم ضمن قوات خاصة (كوماندوز) . ومن ثم وجدوا أنفسهم بين نارين . كما كانت فرص نجاتهم من الموت ضئيلة جدًا . وكنت ، بصفتى عمثلا للقنصلية العامة الألمانية ، أضع الزهور على قبور الكثير منهم .

كنت ، وأنا أبحث عن ألمان بين الجرحى فى المستشفيات ، أحمل سلاحمى معدا للاستخدام . وكنت أدقق النظر فى وجه من يقابلنى ، بمل وفى يديه . وعندما كانت القامات تتقابل ، كان كل شخص يبتعد عن الآخر عائدا إلى الخلف ، طلبا للأمان . وفى بعض الأحيان ، كانت زوجتى الملاعورة تصر على حماية ظهرى ، فكانت تسير خلفى على مسافة عدة خطوات حاملة فى كُمّ ثوبها سكينا حادا .

وما يزال بعض ذكريات تلك الأيام يثير كآبة فى نفسى حتى الآن . فعندما كنت فى طريقى إلى مقر إذاعة فرنسا ٥ ، حيث كان من المقرر أن ألقى ، تنفيلذا لتكليف من المقنصل العام ، عاضرة عن "وضع الرقص المسرحى" فى ألمانيا ، تعطلت مضخة البنزين فى سيارتى الفولكس واجبن من طراز " الحنفسة " فى شارع إيزلى الضيق ، كثير المنحنيات . وسرعان ما اصطفت السيارات خلف سيارتى ، مطلقة أصوات النفير . وفى تلك الأثناء ، كان أمامى رجل يعبر الشارع ، وأطلق عليه شخص الرصاص من الرصيف المقابل ، فسقط جريحا أمام رفرف سيارتى الأيس . وإذا بالمهاجم يشير لى بسلاحه آمرا أن أواصل فسيرى ، كى أخلى ساحة إطلاق الرصاص . ولم أكن أرغب فى ذلك ، بل ولم أكن أستطيعه أيضا . وأخيرا ، تقدم الشخص الذى يحمل السلاح من الرجل المصاب ، وأطلق عليه رصاصة أخرى أردته قتيلا ، ثم اختفى فى زحام البشر فى تؤدة وعلى مهل ا

ولقد استأت كثيرا أيضا ، عندما رأيت مضطرا أعضاء منظمة الجيش السرى ، وهم يشعلون النار في سيارات شحنوها سلفا ببراميل من الوقود ، ويدفعونها من فوق منحدر إلى حى يسكنه العرب . ولا بد للمرء من أن يتوقع أن يكون على قائمة القتلى ، إذا ما أصبح شاهدا غير مرضوب فيه . وكان حلاقى في البيار يدرك ذلك جيدا ، فحين هاجت قوات «منظمة الجيش السرى » مكتب التلغراف المقابل لمحله في شارع جاليني ، آدار مقعده

حتى لا يكون شاهدا على ما يجرى . ولم يكن تصرفه أقل غرابة من تصرف أحد أفراد الشرطة الذي عرض على في مايو عام ١٩٦٢ أن يحرس سيارتي ، بينها كانت النيران مشتعلة خلف ظهره في مكتبة البيار .

عندما توصل الرئيس ديجول ، في إيفيان في مارس عام ١٩٦٢ ، إلى اتفاق مع الحكومة المؤقتة لجبهة التحرير الوطنى الجزائرى على وقف إطلاق النار في يوليو التالى (١١) ، صعدت منظمة الجيش السرى من أعهالما الإرهابية ، بهدف استفزاز الجزائريين لخرق الاتفاق . فبدأ أفرادها في تصفية النشء الأكاديمي الجزائري ، وراحوا يقتلون ، رميا بالرصاص ، النساء اللائي يرتدين الحجاب . وقبل تحقيق الاستقلال بأيام قلائل ، أطلقوا الرصاص على آخر بائع جزائري جائل في البيار ، فأردوه قتيلا أمام مكتبى مباشرة . وكان هذا البائع قد عاش ينادي على أسهاكه منذ عقود طويلة ، دون أن يلحق أذى بأى إنسان كائنا من كان . وفي الشارع المذى كنت أقطنه ، كان جيراني من الفرنسيين يلقون من النواف على المتصرين بكل ما لا يبخلون به . وكانت الثلاجات التي يلقون بها تسقط على أكوام من القهامة التي بكل ما لا يبخلون به ، وهو ما كان من حسن حظ الفئران .

شكلت هذه الوقائع الحزينة خلفية أول احتكاك لى عن قرب بالإسلام المعيش . ولقد لاحظت مدى تحمل الجزائريين لآلامهم ، والتزامهم الشديد في رمضان ، ويقينهم بأنهم سينتصرون ، وسلوكهم الإنساني ، وسط ما يعانون من آلام . وكنت أدرك أن لدينهم دورا في كل هذا . ولقد أدركت إنسانيتهم في أصدق صورها ، حينها تعرضت زوجتي للإجهاض تحت تأثير « الأحداث ؛ الجارية آنداك .

فلقد بدأت تنزف عند منتصف الليل . ولم يكن باستطاعة سيارة الإسعاف أن تحضر إلينا قبل الساعة السادسة صباحا ، بسبب فرض حظر التجول ، وبسبب شعار « القتل دون سابق إندار » المرفوع آنذاك . وحينها حانت الساعة السادسة ، أدركت ، وأنا أطل من نافذة مسكنى في الطابق الرابع ، أن سيارة الإسعاف لا تستطيع العثور علينا ، لأن منظمة الجيش السرى كانت قد غيرت في تلك الليلة أسهاء كل شوارع الحي الذي أقطنه ، بحيث أصبحت كلها تحمل أسهاء مثل شارع « سالان » ، وشارع « يهود » ، وشارع « منظمة الجيش السرى » .

بعد تأخير طال كثيرا ، كنا في طريقنا متجهين إلى عيادة الدكتور شمعون (قبل أن تنسفها منظمة الجيش السرى بوقت قصير ) ، حيث صادفنا حاجزا أقامته الجمعية الجمهورية للأمن . وعلى الرغم من صفير البوق الذي كان السائق يطلقه ، فإنه لم يكن

باستطاعته أن يشق طريقه إلا ببطء شديد . وكانت زوجتى تعتقد ، فى تلك الأثناء ، أنها ستفقد وعيها . ولذلك ، وتحسبا للطوارىء ، راحت تخبرنى أن فصيلة دمها هى (O) ذات (RH) سالب . وكان السائق الجزائرى يسمع حديثها ، فعرض أن يتبرع لها ببعض من دمه الذى هو من نفس فصيلة دمها . ها هو ذا العربى المسلم يتبرع بدمه ، فى أتون الحرب، لينقذ أجنبية على غير دينه .

لكى أعرف كيف يفكر ويتصرف هؤلاء السكان الأصليون المثيرون للدهشة ، بدأت أقرأ «كتابهم » . . القرآن في ترجمته الفرنسية لـ Pesle/ Tidjani . ولم أتوقف عن قراءته منذ ذلك الحين ، حتى الآن . وحتى تلك اللحظة ، لم أكن قد تعرفت على القرآن إلا مسن خلال النوافذ المفتوحة لكتاتيب تحفيظ القرآن في متزاب جنوبي الجزائر ، حيث يحفظه أطفال البربر ، ويتلونه في لغة غريبة عنهم ، وهو ما دهشت له كثيرا . وفيها بعد أدركت أن حفظ وتلاوة القرآن ، باعتباره رسالة الله المباشرة ، فرض تحت الظروف كافة .

ولقد أزعجنى رد الفعل الغاضب من جانب أحد الجزائريين ، عندما حدثته فى بار فندق ترانس ميدترانيان فى غاردايا ، عن قراءتى للقرآن ، إذ استنكر فى صراحة لا ينقصها الوضوح وجود ترجات له . واعتبر محاولة ترجمة كلام الله إلى لغة أخرى بمثابة تجديف . ولم أستغرق وقتا طويلا قبل أن أستوعب رد فعله . فاللغة العربية تشتمل على مفردات لا تدل على وقت محدد بعينه . فالمفردات التي تشير إلى مستقبل مؤكد يمكن أن تدل على أمر حدث فى الماضى أيضا . ناهيك عن أن اللغة العربية تتضمن بعض ما يمكن للعربى أن يفهمه تلميحا . وبغض النظر عن ذلك ، فهناك المشكلة المعتادة التي تكمن فى أن الكلمات التي تعبر عن ذات المعنى فى لغتين لا تتطابق فيها يختص بتداعى الخواطر إلا الكلمات الرجل فى البار على حق . وهكذا كان الرجل فى البار على حق .

لم تشأ هذه الجزائر ، التي أدين لها بالكثير، أن تتركني لحالى، وإنها تبعتني كالقدر. فعندما أصبحت سويسرا ترعى مصالحنا في الجزائر، في عام ١٩٦٦، كان على أن أعمل من السفارة الألمانية في برن على استمرار الاتصال مع من تبقى من بعثتنا الدبلوماسية في الجزائر، من خلال القسم السياسي في السفارة السويسرية. وكان البريد المرسل من بون إلى الجزائر، يمر من خلالي أسبوعيا. وبعد ٢٥ عاما من عملي بالجزائر لأول مرة ، عدت إليها سفيرا في عام ١٩٨٧. ومنذ اعتمدت سفيرا في المجاور للجزائر ، في عام ١٩٩٠ ، يندر أن

تفارق مخيلتى صورة الجزائر التى ماتزال تعانى آلاما مأساوية . فهل يمكن أن يكون ذلك كله عض مصادفة؟ أ

事 學 等

هدانى إلى الإسلام أيضا، تجربة مهمة، ذات طبيعة جمالية متصلة بالفن الإسلامى. ولهذه التجربة ، قصة تتلخص فى أننى « مولع بالجمال». وكنت منذ صباى معجبا بالجانب الشكلى للجمال، وأرغب الغوص فى أعماقه حتى عندما كانت حماتى الأمريكية تقول استنادا إلى المنهج البيوريتانى إن الجمال مجرد أمر سطحى، وإنه ليس إلا خداعا على السطح.

عندما تلقيت في عام ١٩٥١ الدفعة الأولى من منحة التفوق ، التي تمنحها وزارة الثقافة في بافاريا « للموهوبين جدا» ، دفعتها بأكملها ثمنا لشراء نسخة مطبوعة على قطعة من الجوت من لوحة بول جوجان: « الفتاة وثيار المانجو». وبها أنني لم أكن بمن يقطنون حي Maximilianeum ، الواقع على اليمين من نهر إيزار، Isar وإنها كنت أقيم في المستوطنات السكنية للثوريين الديمقراطيين ، عند ميدان ماسهان ، حيث يتقاسم العهال والطلبة غرفها ، فقد نقلت لوحة جوجان التي اشتريتها إلى مسكني هناك ، ورحت أحللها . ولم ألبث أن اقتنعت بأن الفن الساكن ( غير المتحرك ) \_ السرسم ، والنحت ، والعهارة ، والخط ، والأعهال الفنية الصغيرة \_ مدين بالفضل في تأثيره الجهالي للحركة المجمدة ؛ ومن شم ، فإنه مشتق من الرقص . ولذلك ، يزداد إحساسنا بجهال الفن التشكيلي كلها ازادت قدرته على الإيجاء بالحركة .

وهذا هو ما يفسر انبهارى الشديد بالرقص الذى دفعنى إلى مشاهدة عروض الباليه كافة في مسرح بسرينزرجنتس في ميونخ . ومنذ ذلك الحين ، ازداد اهتهمى بالسرقص ، واتسع ليشمل كل ما يتصل به . وكنت أقضى كل ساعة فراغ بين مواعيد المحكمة في صالات عروض الباليه ، بالقرب من قصر العدل . وحصلت على تمارين للباليه ، لكى أتعلم ولو على نحو متخلف رقص الباليه الكلاسيكى ، حتى أعرف ماهية ما أكتب عنه . ويعتمد هذا الفن اللطيف ، في نهاية الأمر ، على جهد بدنى خارق ، وهكذا تعلمت أن أميز ، على سبيل المثال ، بين الحركات المختلفة وأساليب أدائها (١٢) .

كان أكثر ما يروق لى هو مدرسة لونا فون زاخنوفسكى الروسية ، التى تعيش في المنفى . ولقد تربى في هذه المدرسة تلميذات نجيبات مثل أنجيلا ألبريشت . ومنها تكونت في منتصف الخمسينيات فرقة «باليه زاخنوفسكى» ، التى قدمنا بواسطتها عروضا راقية فى ميونخ وفى مدن أخرى فى بافاريا . وكنت مسئولا فى هذه الفرقة عن التعاقدات ، والدعاية والإضاءة، ووحدة الماكياج . وفى عام ١٩٥٥ ، أسست فى ميونخ بالاشتراك، مع كارل فيكتور برينتس تسوفيد ، جماعة أصدقاء الباليه ، وتوليت معه باب نقد الرقص فى صحيفة ميونخ المسائية .

كانت المراحل التالية في حياتي هي بإيجاز: العمل فيها بين عامي ١٩٥٤، ١٩٨٠: ناقدا متخصصا للباليه في صحف في ألمانيا وبريطانيا وأمريكا، والعمل محاضرا لمادتي تاريخ وعلم جمال الباليه بمعهد كولسونيا للباليه فيها بين عامي ١٩٧١، ١٩٧٣. وتقدمت بمذكرات إلى مؤتمر وزير الثقافة حول تأسيس باليه قومي ألماني.

لم يكن بعض معارف يعلم أن القانون والدبلوماسية هما مهنتى الأساسية ، وليس الباليه . وكان الكتاب الأثير حقا عندى ، هو كتاب جيلبرت وكونز عن تاريخ علم الجهال كعلم فلسفى (١٣) . وكعاشق للباليه ، ذلك الفن المجرد الذي يجسد الموسيقى ، كنت فى الواقع أبحث عن الأسباب التي ترغمنا على الإحساس بجهال أشياء أو حركات بعينها (١٤) ولهذا السبب ، كنت أقبع لأسابيع طويلة في إحدى الغبابات البفارية باحثا في أسس علم جمال الحركة . وهنساك تبين لى أننا كبشر لا نملسك إلا أن نحس جمال الجسد البشرى الصحيح وما يتطابق مع مقاييسه . وهو ما ينطبق أيضا علينا كمحلين بصريين لما تفرزه الطبيعة من صور وأنواع . يضاف إلى ذلك أننا نقرأ الصور في ذات الاتجاه الذي نكتب فيه . وتبين لى أخيرا أن الحركات تستحوذ على انتباهنا بسبب ما يمكن أن تنطوى عليه من مخاطر . وتبين لى آخرا أننا نعجب بحركات الطرد المركزى ، لأننا نستطيع أن نتخيلها ممتدة في ما لا مباية (١٠) .

عبر هذا الطريق ، صار الفن الإسلامي بالنسبة لى تجربة مهمة ذات قيمة عالية ومثيرة ، ألا يهاثل في سكونه تماما ما أسعدني في حركات الباليه . . . التجريدية : القدرة الإنسانية ، والحركة الداخلية ، والامتداد فيها لا نهاية ، وذلك كله في إطار من الروحانية التي يتسم بها الإسلام ؟!

ألهمتنى أعمال معمارية ، مثل الحمراء فى غرناطة والمسجد الكبير فى قرطبة ، اليقين بأنها إفراز حضارة راقية رفيعة ، واستوعبت جيدا ما كتبه راينر ماريا ريلكا بعد زيارته لكاتدرائية قرطبة ، إذ كتب : « . . . . تملكنى منذ زيارة قرطبة عداء وحشى للمسيحية . إننى أقرأ القرآن وهو يتجسد لى صوتا يستوعبنى بقوة طاغية ، وأندفع بداخله كها تندفع الريح فى الأرغن » (١٦) .

صار الفن الإسلامي لى وطنا جماليا ، مثلها كان الباليه الكلاسيكي من قبل . وأصبحت أرى الأعيال الفنية للعصور: الإغريقي والروماني والقوطي ، ولعصر النهضة والروكوكو مثيرة ، وعريقة ، وأصيلة ، بل وعبقرية ، ولكنها لا تنفذ إلى داخلي ، ولا تحرك عواطفي ولا مشاعري .

إننى أدرك قوة جاذبية فن هذا الدين الآن أفضل من ذى قبل حيث إننى محاط فى المنزل الآن بفن تجريدى ، ومن ثم بفن إسلامى فقط . وأدركها أيضا عندما يستمر تاريخ الفن الغربى عاجزا عن مجرد تعريف الفن الإسلامى . ويبدو أن سره يكمن فى حضور الإسلام فى حيمية شديدة فى كل مظاهر هذا الفن ، كما فى الخط ، والأرابيسك ، وبقوش السجاد ، وعارة المساجد والمنازل والمدن . إننى أفكر كثيرا فى أسرار إضاءة المساجد وفى بنائها الديمقراطى ، وفى بناء القصور الإسلامية ، اللذى يوحى بحركة متجهة إلى المداخل ، بحداثقها الموحية بالجنة بظلالها الموارفة وينابيعها ومجاريها المائية ، وفى الهيكل الاجتهاعى بحداثقها الموحية بالجنة بظلالها الموارفة وينابيعها وجاريها المائية ، وفى الهيكل الاجتهاعى الوظيفى المبهر للمدن الإسلامية القديمة ( المدينة ) الذى يهتم بالمعيشة المتجاورة تماما كما يهتم بإبراز موقع السوق وبالمواءمة أو التكيف لدرجات الحرارة وللرياح ، وبدمج المسجد والتكية والمدرسة والسبيل فى منطقة السوق ومنطقة السكن .

إن من يعرف واحدا من هذه الأسواق ــ وليكن في دمشق ، أو إسطنبول ، أو القاهرة ، أو تونس ، أو فاس ـ يعرف الجميع . فهي جميعا ، كبرت أم صغرت ، منظهات إسلامية من ذات الطراز الوظيفي . فها أكثر ما تجولت في سوق مدينة سالى المؤاخية للرساط لكي أستعيد حيويتي . إنه ذروة مجتمعية حيوية يجد فيها كل إنسان مكانا له ، شيخا كان أم شابا ، صحيحا كان أم معاقا ، فقيرا أم غنيا ، أبيض أم أسود . ولا يوجد به عجلة ، ولا أزمة ضيق وقت ، ولا مبالغة في تقييم المدات ، ولا خور ، ولا وسائل نقل ثقيل ، ولا سياج ، ولا ابتزاز ، وحيث الجميع سواسية ، وكمل عملية شراء تسرتبط بـ «دردشة» ، وحيث تغلق الحوائيت أبوابها وقت الصلاة .

كان ما أحسست منذ البداية أنه إسلامي وباعث على السعادة هو في واقع الأمر التأثير الناضج للتناغم الإسلامي، وللإحساس بالحياة والمكان الإسلاميين على العقل والروح. وهذا منا أحسست به في متحف جولبينكيان الإسلامي في لشبونة، مثلها أحسست به في المسجد الأموى بدمشق، وفي مسجد ابن طولون بالقاهرة، وفي مسجد القيروان القديم أو المسجد السليمي في درنه.

قبل أن يقودنى الدرب الفلسفى إلى الإسلام ، الذى قادنى بدوره إلى تجربة أساسية ثالثة في حياتى ، كنت قد حصلت ، وأنا بعد في سن المراهقة في مدينة أشفنبرج ، على قسط وإفر من التعليم الجيزويتى ، من خلال عضويتى لجمعية Congregatio Mariana ، وهي المقابل لحركة « ألمانيا الجديدة » المتمركزة في الشهال .

ويعود ارتباطنا ، بل تعلقنا الرومانسى ، بهذه المنطقة إلى فترة حكم النازى ، وذلك لأن الجستابو لم يتمكن من الكشف عنها عندما كانت تقاوم هذا الحكم سرًا . ولم يكن حتى أبى المشتت الفكر يعلم بعضويتى لهذه المنظمة . وكنا نجتمع أسبوعيا مع أحد القساوسة الجيزويت في إحدى المقابر، في ظلل إجراءات أمنية مشددة . فكان كل فرد منا لا يعرف سوى أفراد مجموعته فحسب . ولكننا تمكنا بمرور الوقت من استقطاب أفضل عناصر تلاميذ المدارس الثانوية . وقطعنا بذلك الطريق على منظمة « شبيبة هتلر » ، أى أننا منعنا هذه العناصر الجيدة من أن تنضم إلى منظهات الشباب التابعة للحكم النازى . ولقد أدهشنا أن عدد أفراد المنظمة بلغ عندانتهاء الحرب ٨٠ فردا .

بعد أن انقضت الحرب ، عدنا إلى الاستمتاع بحياة وأساليب منظهات الشباب التي كانت سائدة في عشرينيات هذا القرن .

ونظرا لما سبق ذكره ، فقد كنت على دراية تامة بالديانة الكاثوليكية ، وبأدق شتونها من الداخل . ولكننى في الوقت ذاته ، كنت قد بدأت أضع هذه الديانة محل تساؤلات وشكوك .

كنت أنا و Carl Jacob Burckherdt نتساءل دوما عها إذا كان من الصواب أن يكون عالم اللاهوت ودارس الأديان مسيحيى الديانة (١٧).

وبالرغم من إعجابى بفلسفة Ludwig Wittgenstein ، فإنى كنت على يقين تام من عدم وجود دليل ينفى وجود الله . وكنت شديد التمسك بالرأى القائل بأن عدم وجود الله غير مؤكد بشكل قاطع ، وأن الاعتقاد بوجود الله أو نفى وجوده يظل مسألة تحسمها العقيدة ويقين الفرد (١٨٠).

ولقد حسمت هذه باعتقادى في وجود الله . وبعد ذلك ، ثار سؤال عن ماهية الاتصال بين الله والإنسان .

ولقد كنت شديد الاقتناع بإمكانية ، بل قل بضرورة ، تدخل الله وتسيره لمجريات الأمور . ويرتكز اقتناعى هذا على دراستى ودرايتى بتاريخ الإنسانية والعلوم والحق ، التى استنتجت من خلالها أن مجرد مراقبة الطبيعة وتتبعها فقط لن يقودنا إلى إدراك حقيقة

علاقتنا ببيئتنا وبالله . ألا يشهد تاريخ العلوم على حقيقة مفادها أن الحقائق العلمية يغير بعضها بعضا بسرعة شديدة(١٩)؟ ا

كنت بهذه الخطوة قد حسمت يقيني بإمكانية ، بل بضرورة ، الوحسي والدين . ولكن أى دين ؟ وأى عقيدة ؟ هل هي اليهودية ، أو المسيحية ، أو الإسلام (٢٠)؟

وجاءتنى الإجابة من خلال تجربتى الثالثة التى تتلخص فى قراءتى المتكررة للآية ٣٨من سورة النجم: ﴿ الا تزر وازرة وزر أخرى ﴾ (٢١). ولا بد من أن تصيب هذه الآية بصدمة شديدة كل من يأخذ مبدأ حب الآخر الوارد فى المسيحية مأخذ الجد، لأنه يدعو فى ظاهر الأمر إلى النقيض.

ولكن هذه الآية لا تعبر عن مبدأ أخلاقي ، وإنها تتضمن مقولتين دينيتين تمثلان أساسا وجوهرا لفكر ديني ، هما :

١ ـ أنها تنفى وتنكر وراثة الخطيئة .

٢ .. أنها تستبعد ، بل وتلغى تماما ، إمكانية تدخل فرد بين الإنسان وربه ، وتحمل الوزر عنه .

٣ ـ والمقولة الثانية هذه تهدد ، بل وتنسف ، مكانة القساوسة ، وتحرمهم من نفوذهم وسلطانهم الذي يرتكز على وساطتهم بين الإنسان وربه وتطهيرهم الناس من ذنوبهم .

والمسلم بذلك هو المؤمن المتحرر من جميع قيود وأشكال السلطة الدينية .

أما نفى وراثة الخطيئة وذنوب البشر ، فقد شكل لى أهمية قصوى ، لأنه يفرغ التعاليم المسيحية من عدة عناصر جوهرية ، مثل : ضرورة الخلاص ، التجسيد ، الثالوث ، والموت على سبيل التضحية .

وبدا لى أن تصور فشل الله فى خلفه ، وعدم قدرته على تغيير ذلك إلا بإنجاب ابن والتضحية به أى أن الله يتعذب من أجل الإنسانية \_ أمر فظيع ومروع ، بل وتجديف وإهانة بالغة .

وبدت لى المسيحية وكأنها تعود لترتكز في أصولها على أساطير متنوعة ومتعددة .

وتبين لى جليًّا المدور الخطير و الشرير المذى لعبه بمولس المرسول . لقمد قام بمولس، والذى لم يعرف المسيح أبدا ولم يصاحبه في حياته ، بتغيير بل وبتزوير التعاليم اليهودية ــ المسيحية التي صاغها برنابه وترى في المسيح أحد رسل الله وأنبيائه .

وتيقنت أن المجلس الملى ، المذى انعقد فى نيقيا (عام ٣٢٥) ، قد ضل طريقه تماما ، وحاد عن الصواب وتعليهات المسيحية الأصلية ، عندما أعلن أن المسيح هو الله . واليوم ، أى بعد مرور ما يزيد على ستة عشر قرنا ، يحاول تصحيح هذا الخطأ بعض علهاء اللاهوت الذين يتمتعون بجرأة شديدة .

ومجمل القول إننى بدأت أنظر إلى الإسلام كها هو ، بوصفه العقيدة الأساسية الحقة التى م تتعرض لأى تشويه أو تزوير. . عقيدة تؤمن بالله الواحد الأحد الذى ﴿ لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ﴾ (سورة : الإخلاص). رأيت فيه عقيدة التوحيد الأولى ، التى لم تتعرض لما فى اليهودية والمسيحية من انحراف، بل ومن اختلاف عن هذه العقيدة الأولى . . عقيدة لا ترى أن معتنقيها هم شعب الله المختار ، كها أنها لا تؤله أحد أنبياء اليهود .

لقد وجدت فى الإسلام أصفى وأبسط تصور لله . تصور تقدمى . ولقد بدت لى مقولات القرآن الجوهرية ومبادثه ودعوته الأخلاقية منطقية جدا حتى إنه لم تعد تساورنى أدنى شكوك فى نبوة محمد .

ولقد سمعت مرارا قبل اعتناقى الإسلام مقولة أن التحول من دين إلى دين آخر ليس له أى أهمية ، حيث إن الأديان كلها تؤمن فى آخر الأمر بإلّه واحد ، وتدعو إلى الأخلاقيات والقيم ذاتها . وإن السلوكيات والأخلاق الحميدة ، بالإضافة إلى الإيهان بالله فى قلب الإنسان ، وأن يتوجه الإنسان إلى الله سرا ، لأهم من الصلاة خسا ، ومن صوم رمضان وأداء فريضة الحج . كم من مرة اضطررت إلى الاستهاع إلى هذه المقولات من مسلمين أتراك تخلوا عن عقيدتهم دون أن يدركوا ذلك (٢٢) .

إن إلّها خاصا سريا ليس بإلّه . . وكل هذه الحجج والمقولات تبدو واهية ، إذا ما تيقنت أن الله يتحدث إلينا في قرآنه . ومن يدرك هذه الحقيقة لا يجد مفرا من أن يكون مسلما بأعمق معانى هذه الكلمة .

# الفصل الثالث خمس مرات يوميا كما هو مفروض

ربها يمكن القول إننى كنت قريبا من الإسلام بأفكارى قبل أن أشهر إسلامى فى عام ١٩٨٠ ، بنطق الشهادتين متطهرا كها ينبغى ، وإن لم أكن مهتها حتى ذلك الحين بواجباته ونواهيه فيها يختص بالحياة العملية . لقد كنت مسلها من الناحية الفكرية أو اللهنية ، ولكنى لم أكن كذلك بعد من الناحية العملية . وهذا على وجه اليقين ما يتحتم أن يتغير الآن جذريا . فلا ينبغى أن أكون مسلها في تفكيرى فقط ، وإنها لا بد أن أصير مسلها أيضا في سلوكياتى .

إذا كان الدين يعنى رباطا يربط الإنسان بربه ، وإذا كان الإسلام يعنى أن يهب المسلم نفسه لله ، فقد كانت أهم واجباتى ، كمسلم حديث عهد بالإسلام ، فى الخمسينيات من العمر ، أن أتعلم صلاة الإسلام . وليس من الضرورى أن يكون المرء خبيرا فى الحاسب الآلى ليدرك أن الأمر هنا يتعلق بمسألة اتصال . . ما أصلح فنون الاتصال للاتصال به ؟

من المؤكد ، على أى حال ، أنه لا شيء يعرض إسلام المرء للخطر أكثر من انقطاع صلته بربه . ومن ثم يصبح التسبيح بحمد الله هو العنصر المحورى في حياة كل من يعى ويدرك معنى ما يقوله ، عندما يقول إنه يؤمن بالله . وبناء على ذلك ، فإن من لا يصلى ليس بمؤمن من وجهة نظرى . فمن يؤكد لامرأة غائبة حبه لها ، دون أن تكون لديه رغبة في التحدث إليها تليفونيا أو في الكتابة إليها ، ودون أن يلقى نظرة واحدة على صورتها طوال اليوم ، ليس محبا لها في حقيقة الأمر . وهذا ما ينطبق تماما على الصلاة . فمن يعى ويدرك حقا المعنى الحقيقي لوجود الله ، ستكون لديمه بالضرورة رغبة في التأمل وفي التوجه إلى الله كثيرا . وبذلك فقط ، يصير ما يردده المسلم كثيرا وهو يقرأ سورة الفاتحة : ﴿ إياك نعبد وإياك نعبد

كنت حتى تلك اللحظة أجهل ما يجب فعله واتباعه في الصلاة . ناهيك عن قدرتي على الحفظ والتلاوة باللغة العربية . ومن ثم ، كانت أولى أولوياتي آنذاك هي التغلب على هذا النقص ، وقبل أن أمعن في دراسة مقدمة مصورة باللغة الألمانية للصلاة الإسلامية ، تخظى بأكبر قدر من الثقة ، طلبت من صديق تركى أن يعلمني الوضوء وكيفية الوقوف في الصلاة ، والركبوع ، والسجود ، والجلوس على الأرض مستندا على القدم اليسرى ، ورفع المذراعين ، واتجاه النظر ، ومنى يقرأ المرء جهرا ، ومتى يقرأ سرا مع تحريك الشفتين في القراءة ، وكيف يتصرف المرء عندما يأتي القراءة ، وكيف يتصرف المرء عندما يأتي متأخرا إلى المسجد ، وكيف يتحرك داخل المسجد . إنه علم كامل ا وفي الحقيقة ، فإنه من الخطر أن يتصرف المسلم كمسلم دون أن يكون كذلك .

\* \* \*

تبدأ الصلاة الإسلامية ، وإن بهذا ذلك أمرا غريبا ، في الحيام أو عند مصدر المياه في الفناء الأمامي للمسجد بالوضوء . ويتبغى تعلم ذلك بحسب تتابعه وتسلسله ، وكيف يغسل المره اليدين ، وكيف يمسح الرأس ، وكيف يتأكد من غسل الكعبين . . كل شيء وضع وحدد على نحو دقيق تماما (٢٢) .

حينها ينوى المرء الصلاة ويسرفع اليدين إلى السرأس مكبرا مفتتحا الصلاة ، فإنه ينفصل تماما عن مشاخل حياته اليومية ، مما يؤكد قدسية الصلاة بالنسبة له .

لا يمشل الوضوء مشكلة في البلدان الحارة ، حيث تؤدى الحرارة المرتفعة إلى سرعة الجفاف . وفي حالة عدم توفر الماء ، فإنه يكفى تنظيف اليدين بالرمل على سبيل الرمز (التيمم) . ولقد تعرضت لمثل هذا الموقف ، حينها غاصت السيارة التي يقودها سائقنا الخبير بالصحارى في السابع من شهر ديسمبر عام ١٩٩٣ ، أثناء رحلة في منطقة ليوا الغنية بالنفط في الإمارات العربية المتحدة ، حيث تبدو الرمال صالحة تماما للتيمم .

أما في مناطقنا الباردة ، فليس من المريح حقما ، في حالمة عدم وجود مناشف ، أن يضطر المرء إلى ارتداء جواريه وقدماه مبتلتان .

\* \* \*

تبين لى أن تعلم كيفية أداء الصلاة أيسر كثيرا عما كنت أتوقع ، لأن الصلاة تتكون من وحدات الصلاة .

وينبغى أن يتعلم المرء أيضا عدد المركعات فى كل من الصلوات الخمس : الصبح ، والظهر ، والعصر ، والمغرب ، والعشاء ، وأن يعرف مواقيتها ، وما ينبغى على المسافر أن يراعيه من أحكام الصلاة .

تعلمت أخيرا كيفية الوقوف في صلاة الجهاعة ، حيث ينبغى أن يصطف المصلون في صف مستقيم تتلاصق فيه الأقدام وتُسدُّ الفرج . وهذا التلاصق يرمز بالنسبة لى أكثر من عجرد ضم صفوف . إنه يرمز إلى التضامن على نحو يؤثر في مجددا كل مرة . ويتجدد هذا التضامن في نهاية كل صلاة مع تحية « السلام عليكم » التي ينطقها المُصلتي وهو يلتفت يمينا ثم يسارا ، وبعد ذلك يمسح وجهه بكلتا يديه إعلانا عن انتهاء الصلاة ، وبعدها يمد يديه إلى جاره في الصلاة مصافحا ومتمنيا أن يتقبل الله صلاته « تقبل الله صلاتك».

روى لى عبد الوهاب عبادة ، السكرتير العام السابق لوزارة الخارجية الجزائرية ، أنه غير هذه التحية مرة عندما كان طفلا . فلقد بدا له أنه من الأقرب إلى المنطق أن يقول : « السلام عليك » . وكانت نتيجة ذلك أنه تلقى على وجهه صفعة من والده الذي علمه أن المسلم يقول دائها: « السلام عليكم » لأن تحيت تشمل جميع المخلوقات المرئية وغير المرئية . . تشمل الملائكة . . وتشمل الصراصير .

من الأهمية بمكان ، أن يعرف كيف يحدد موضع صلاته ، بحيث يضع نظارته وحافظة أوراقه على مسافة نحو ، 9 سنتيمترا أمامه . فلن ينتهك أحد موضع صلاة أحد آخر ، ولن يمر أحد من أمام أحد المصلين مباشرة . وإننى لأتذكر أننى هممت بمغادرة مسجد الرسول في المدينة ، بعد أن انتهيت من الصلاة ، يوم ٢٦ من ديسمبر عام مسجد الرسول في المدينة ، بعد أن انتهيت حركة السير بطيئة . وكان السبب أن أحد القادمين إلى الصلاة متأخرين ، لحق بها فور وصوله إلى الباب ، وما يزال يكمل صلاته على المدرج في هدوء تمام ، بينها انقسمت جموع المصلين المنصرفين من المسجد حوله كما تنقسم حول صخرة . ولم يجرؤ أحد على أن يزعجه ، أو يشوش عليه في صلاته ، أو أن يقتحم موضع صلاته . أما ما هو أشد غرابة وإثارة للدهشة ، فللك الذي رأيته أثناء الطواف حول الكعبة في عام ١٩٩٢ . . فلقدراحت امرأة ضعيفة البنية تؤدى الصلاة دون اكتراث ، في قلب الزحام على مسافة بضعة أمتار من الكعبة ، عاطة بأربعة رجال أشداء يصنعون حولها سياجا بسواعدهم . ومرة أخرى ، يتكرر نفس رد الفعل الهادىء من جانب يصنعون حولها سياجا بسواعدهم . ومرة أخرى ، يتكرر نفس رد الفعل الهادىء من جانب الناس . فلا لوم ، ولا تأنيب ، ولا كلمة غاضبة ، وإنها احترام للصلاة .

ربها يكون من العسير أو حتى من المستحيل ، بسبب همله القواعد الصارمة ، أن يغادر

المسجد أحد من المصلين في الصفوف الأمامية قبل أن يغادره الجميع . ولقد اضطررت في عام ١٩٩٣ إلى أن أترك مضيفي في أبو ظبي ينتظرني ، لأنني لم أجد وسيلة لمغادرة المسجد تتفق مع القواعد . فلكي أغادر المسجد عبر طريق جانبي ، كان لا بد من أن أمر أفقيا من أمام المصلين ، وهذا هو « الحرام ٤ بعينه .

\* \* \*

أحب كثيرا أن أؤدى الصلاة بمفردى ، حتى أستطيع أن أتحكم في سرعة إيقاعها الذي يتسم عادة بالسرعة إلى حدما عند الصلاة في المسجد ، بسبب مراعاة ظروف المرضى ومن يكونون على عجلة من أمرهم . ومع ذلك ، فإن لصلاة الجهاعة فضلا على الصلاة منفردا .

بعيدا عن المساجد التي لها إمام محدد ، يؤم الصلاة فيها ، ينبغى قبل كل صلاة جماعة أن يختار في لحظتها من يومها . ويتمتع المضيف بالحق في أن يوم الصلاة . ومع ذلك ، فإننى أحب بشدة أن أفوض في إمامتها واحدا من ضيوفي ( مثل السفير السعودي ، أورثيس حزب الاستقلال المحامى محمد بوستة ، عندما نلتقى معا على مائدة الإفطار في رمضان بمقر إقامتي في الرباط ) .

وذات مرة ، اقتضت ظروف غريبة أن أصلى أنا نفسى إماما . (٢٤) فعند وصولى إلى سان فرانسيسكو في العاشر من أكتوبر عام ١٩٨٥ ، للمشاركة في الاحتفال السنوى لتجمع شهالى الأطلنطى ، رحت أبحث في دفتر التليفون وفي سجل الكنائس عن مسجد . وكنت موقنا أننى سأجد في عاصمة الملاهب الأمريكية جماعة إسلامية . وشد ما كانت دهشتى حينا قرأت : « المركز الإسلامي ، ٥٠٠ ، شارع ديفيزاديرو ، تقام شعائر الصلاة يوميا في الساعة الشائية عشرة » ، تماما كها هو معتماد في الساعة الشائية عشرة » ، تماما كها هو معتماد في الكنائس التي لا تحدد مواعيد الصلاة بها تبعا لوضع الشمس كها هو الحال عند المسلمين . وعندما وصلت إلى هناك ، وجمدت جماعة تتألف من ثلاثة أعضاء من السود . وانتظارا لارتفاع الأذان مناديا للصلاة راح شيخ أشيب الشعر ، يضع على عينيه نظارة واسعة ماثلة للى أسفى ، يقرأ في نسخة عربية من القرآن واضعا الإصبع على السطور . وينضم إلى الحاضرين عضو آخر من أعضاء الجهاعة . إنه يوسف سيميون . . شاب شيعي أسود يدرس العلوم السياسية . ولقد قابل دهشتى بالصمت ، إذ لا بد من أنه اعتماد أن يعانى التفرقة كأسود بين بيض ، وكمسلم بين مسيحيين ، وكشيعي بين سنة .

لم تفارقني الدهشة على الإطلاق . فها هو ذا المؤذن يبؤذن للصلاة ، ولكنه يبدأ بالإقامة

قبل الأذان. ولأن «بلالا »، أول مؤذن للإسلام بالمدينة ، كان أسود ، فقد شعرت بحرج شديد في أن أصحح خليفته في سان فرانسيسكو. ولكني ما كنت لأستطيع الصمت إزاء كل هذه التطورات المتناقضة ، فرحت أروى بحرص شديد أنه سبق لي أن كنت في مكة ، وأنهم هناك يبدءون بالأذان ثم الإقامة.

ولم يدهشنى رد الفعل لما قلت ، بل اعتبرته رد فعل طبيعيا ، إذ دعتنى الجهاعة الصغيرة على الفور للصلاة بها إماما ، لأننى « الأكثر علىا » بين المسلمين الموجوديسن . ولم يؤثر فى ذلك بأى حال كونى ألمانيا أبيض وأننى جثتهم لأول مرة . وهكذا وجدت نفسى على غير انتظار فى مواجهة القبلة . وتمنيت لو أنها كانت ، على الأقل ، موجهة تموجيها صحيحا نحو مكة . وصففت جماعتى الصغيرة جدا فى صف مستقيم ، ورفعت يدى مكبرا « الله أكبر» .

إن للمعرفة وحدها وزنا يعتد به . وهذا ما تؤكده أيضا واقعة أخرى . ففى ديسمبر عام المعرفة وحدها وزنا يعتد به . وهذا ما تؤكده أيضا واقعة أخرى . ففى ديسمبر عام ١٩٨٢ ، أمَّ صبى عربى في الخامسة عشرة من العمر ، بفندق شيراتون المدينة ، صلاة مجموعة من المعتمرين الباكستانيين الأميين .

فيها يختص بصلاة الجمعة ، التي تتألف بصفة أساسية من خطبتين قصيرتين ثم صلاة ركعتين ، فإنه لا بد لأدائها من الذهاب إلى المسجد . وينهى الخطيب خطبته في العادة برفع يديه بالدعاء إلى الله . ومما له أهمية سياسية كبيرة ، أن يدعو الخطيب بالبركة للحاكم .

وبناء على خبرتى لسنوات طويلة ، لا تحقق هذه الخطب ، للأسف ، فى العالم العربى ما كنان يمكن أن تحققه ، لأنها تخاطب المشاعر أكثر من خاطبتها للعقل . فهى تردد ما يؤمن به المؤمنون أكثر مما تعمقه . ويظهر ذلك فى نبرة صوت الخطباء . فبعضهم يصرخ كها لو كنان يستثير حماسة جيش لخوض معركة . وينبغى مع ذلك أن أقسر ، على الجانب الأخر ، أنه لا مجال فى العالم الإسلامي للوعظ بأسلوب حديث ، لأنه لا يكاد يوجد به من يدعى الإلحاد . فلهاذا ينبغى على المرء إذن أن يدعم أسس ومبادىء العقيدة بحجج وبراهين عقلية ومعقدة ، بدلا من أن يوظف تربويا ما يسود العالم الإسلامي من إيهان ؟ ( وهناك عقلية ومعقدة ، بدلا من أن يوظف تربويا ما يسود العالم الإسلامي من إيهان ؟ ( وهناك أيضا استثناءات إيجابية . فكما يتحمل بعض المسيحيين في ميونخ مشقة الوصول عبر طرق أطول إلى خطيب بعينه ، كنت في فترة وجودى بالرباط أذهب حتى مشارف المدينة الأستمع إلى إمام مسجد الآلا « السيدة » سكينة ، المثقف في خطبة صلاة الجمعة ) .

أثناء عملى الوظيفي ، كان على ، تنفيذا لقاعدة بروتوكولية ، أن أصلى صلاتي عيدى

الفطر والأضحى خلف قادة دول ، مثل الرئيس الجزائرى الشاذلى بن جديد ، والملك الحسن الثانى ملك المغرب . وكان ذلك يجرى أمام عدسات كاميرات التلفزيون . وكنت في كل مرة ألمس الروح الديمقراطية التي تضفيها الصلاة الإسلامية حتى على مشل هذه الاثجواء . فسجود ملك على الأرض مرتديا جواربه أمر جد مختلف عن خطو رئيس فرنسا فى كاتدرائية ريمس نحو موضع جلوسه الميز .

### \* \* \*

يتسم حفظ النصوص العربية ، التي تتلى أثناء الصلاة ، ومن بينها مقاطع قصيرة أو طويلة من سور القرآن ، بالنسبة للبعض ، بقدر من الصعوبة ، يفوق ذلك الذي يتسم به تعلم كيفية أداء حركات الصلاة . ولقد ساءني ألا أستطيع أن أحفظ جيدا النصوص العربية ، عما جعلني أشبه بمساعد قس يفتقر إلى المعرفة اللاتينية . ولذلك ، قررت مثل المسلين كافة ، منذ الأزل إلى الأبد ، أن أتعلم من اللغة العربية ما يكفي على الأقل لفهم الصيغ النحوية وأصول المتون . ( ولقد استفدت كثيرا من هذه المعرفة الأولية ، عندما عملت فيها بعد سفيرا في الجزائر) . وكان أول ما تعلمته بطبيعة الحال هو سورة «الفاتحة» ، أول سور القرآن وفاتحة الكتاب ، وهي مكون رئيسي لكل ركعة . ومن ثم ، فإنها تُتلي يوميا 10 مرة على أقل تقدير:

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ الحمد لله رب العالمين \*الرحمن الرحيم \*مالك يوم الدين \* إياك نعبد وإياك نستعين \*اهدنا الصراط المستقيم \* صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾ . بعد الفاتحة تعلمت السورة رقم ١١٢ ، أى سورة الإخلاص ، التي تعادل من حيث مضمونها ، وفقا لما يروى عن الرسول ﷺ ، ثلث القرآن بأكمله ، على الرغم من قصر آياتها الأربع : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ قل هو الله أحد \* الله الصمد \* لم يلد ولم يولد \* ولم يكن له كُفُوا أحد ﴾ .

وتلا ذلك المعوذتان ، وهما: سورة الفلق (رقم ١١٥) ، و سورة الناس (رقم ١١٥) ، ثم سور مكية أخرى قصيرة مشل سورة الفيل (رقم ١١٥) ، وسورة قريش (رقم ١٠٥) ، وسورة الكافرون (رقم ١٠٥) ، وسورة النصر (رقم ١١٥) ، وكذا الآيات من ١ إلى ٥ من أول سورة ننزل بها الوحى ، وهي سورة العلق رقم ٢٦: بسيم الله الرحمن البرحيم ﴿ اقوأ بالسم ربك الذي خلق \*خلق الإنسان من على \*اقرأ وربك الأكرم \*الذي علم بالقلم \* علم الإنسان مالم يعلم ﴾ . ولم أغامر بعد ذلك بمحاولة تعلم (حفظ) مقاطع أطول من القرآن مثل آية الكرسي (سورة ٢٤ ـ آية ٥٢٥) ، وكذا المقاطع الخاصة بأسياء الله الحسني ، أي صفات الله ، (سورة ٥٩ ـ الآيات ٢٢ ـ ٢٤) ، الا بعد تقدمي المتنامي في المعارف العربية .

إن من يحلل نصوص الصلاة ، يصل إلى اليقين بأن جوهر الصلاة هو ذكر الله ودعاؤه . وهذا يتفق مع إرشاد القرآن إلى أن أسمى واجبات الإنسان : أن يهتدى بفضل قدراته الذهنية إلى معرفة الله والتسبيح بحمده . وهذا هو جوهر سلوك المسلمين . فإذا سألت أحدهم عن أحواله ، فلن يجيب : جيدة أو سيئة ، وإنها سيقول : الحمد لله .

بعد الصلاة ، يقوم المرء بشغف شديد بالتسبيح بحمد الله ، مستخدما إما مسبحة مكونة من ثلاث وثلاثين أو من تسمع وتسعين حبة ، وإما أصابع يده مرددا في همس: «سبحان الله وبحمده » أو « الشكر لله » ، و « الحمد لله » ، و« الله أكبر » . ولعلنا نلاحظ أنه خلافا للمسيحية ـ تتعدد أشكال التسبيح والدعاء في الإسلام .

وإذ كان للدعباء مكانته الرئيسية ، فإن الانصراف عن الدعاء إلى الله يصير نبوعا من نقص الإيبان ، لأن « الله قريب يجيب دعوة المداعي إذا دعاه » . (انظر: سبورة ٢ آية: ١٨٦ ) .

وكيا أنه ليس للدعاء صورة أو قالب محدد ، فليس له أيضا موقع أو زمن محدد ، ولا يشترط أن يكون باللغة العربية ، وهو في حالته المثلي ذِكْر دائم لله . وهذا الـذكرالدائم لله هو ما يجتهد فيه متصوفة المسلمين . ولقد قامت أنّا مارى شيميل بجمع قدر كبير من هذه الأذكار والأدعية الإسلامية الجميلة (٢٥) .

ويرجع إلى التصوف الإسلامي الفضل في تماسك وعدم تفكك الأذكار والأدعية الإسلامية شكلا ومضمونا ، بدءا من المتصوف الأندلسي ابن عربي في القرنين الثاني عشر والثالث عشر محتى فريثجوف شوؤن (٢٦) في عصرنا الراهن . فلم يتحلل الصوفيون الإسلاميون الحقيقيون على الإطلاق من الشكليات المفروضة ، وإنها قاموا بعقلنتها . فها الإسلاميون الحقيقيون على الإطلاق من الشكليات المفروضة ، وإنها قاموا بعقلنتها . فها هو ذا شوؤن يقول في موضع آخر (٢٧): إن « المسلم .. وبصفة خاصة من يتبع السنة حتى في أدق وأصغر تفريعاتها .. يعيش في شبكة من الرموز . . . ، . ومن يحمل هذا في قلبه لا يترك صلاته تتحول إلى روتين . وسواء أدبت الصلاة في مسجد شيعي في هامبورج ، أو في مسجد مبنى بالطوب اللبن ( الطوب الأخضر ) وجدوع النخيل في واحة فيجيح شرقي مسجد مبنى بالطوب اللبن ( الطوب الأخضر ) وجدوع النخيل في واحدة فيجيح شرقي المغرب ، أو في المسجد الأموى في دمشق بفسيفسائه المبهرة ، فإن الصلاة واحدة ، فقد تعلموها على يد معلم واحد ( وهو ما حدث بالفعل ) . وهذا التوحد الشكلي يوفر الهدوء والطمأنينة اللازمين للتركيز التام .

تنطوى الصلاة فى الإسلام ، بالإضافة إلى جانبها الروحى ، على بعد مادى ملموس ، فضلا عن بعد سياسى محتمل . فالمرء محتاج إلى وقت طويل حتى يتعلم كيف يجلس على قدميه مسترخيا على أرض صلبة ، دون أن يتعرض لتقلصات عضلية ، مدركا أن وضع القدمين عاريتين فى الوضع المناسب أيسر منه وهما داخل الجوارب . ولكن الجلوس على الأرض دون حراك لساعات طويلة على نحو ما يفعله إخوتنا فى الشرق أمر لم يعد بمقدورنا أن نتعلمه فى سن متقدمة .

ومن المؤكد ، أن الصلاة في الإسلام تفيد في علاج أعراض التوتر المعاصر ، الذي لا يحتاج إلى وقت طويل لتحليل ومعرفة أسبابه . فالإنسان المعاصر لا يعمل من حيث الكم، فيها يختص بالعمل العضلى بصفة خاصة ، أكثر بما كان يعمل فيها مضى من المزمن ، بيل إن العكس هو الصحيح . أما الجديد ، فهو السرعة التي تجرى بها كل الأحداث وتجرى بها كل الأعمال بواسطة التلكس ، والفاكس ، والبريد الإلكتروني ، والإنترنيت ، والبريد السريع موالتي ترهق المرء وسين أكثر من الرئيس اللين يساورهم القلق مسن احتمال فقدان السيطرة على الأمسور ومداهمة المواعيد لهم ، والخوف مسن الفشل . وينزيد تعاطى الخمور ، والتدخين ، والأقراص المخدرة ، والأقراص المنشطة ، الأمر سوءا . ولقد ارتفعت تكاليف علاج انسداد الشرايين عند من يشغلون وظائف الإدارة العليا ، إلى درجة أنهم أصبحوا يرغمون على القيام بإجازات إجبارية . وكذلك تتناول البرامج التدريبية لمديري شئون العاملين التغلية الحيوية المرتدة ، والتأمل الاستشرافي ، وضرورة اكتشاف الفرد بنفسه لطقوس الشاى اليابانية كوسائل للتخلص من التوتر والقلق .

ومقولتى فى المقابل ، هى أن الصلاة الإسلامية تحقق كل هذا وأكثر منه ، إذ إنها لا تساعد المؤمن على التوقف عن التفكير والاسترخاء فحسب ، وإنها تساعده أيضا على تحقيق تحرره الداخلى من سحر المال والجاه والمنصب . فبينها يجد الأمريكى الدى يعيش تحت ضغوط مختلفة أنه أمام خيارين لا ثالث لها : إما الحرب وإما الهروب بالانتحار ، يختار المسلم اختيارا ثالثا هو أن يفيض مع الأشياء . ( ربها يقصد المؤلف هنا توكل المسلم على الله ) . فبفضل الصلاة الإسلامية لا يستطيع مسلم حقيقى أن يكون متوترا مؤرقا ، ولا أن يكون مصدرا للتوتر والأرق .

إننى أعرف تماماعها أتحدث . فلقد كان بمقدورى أن أعسرف كل العوامل التى تسبب الضغط والتوتر والأرق من خلال عملى مديرا لقسم حلف شهالى الأطلنطى والدفاع بوزارة المخارجية فى الفترة ( ١٩٧٩ ـ ١٩٨٣ ) ، ومن خلال عملى مديرا لإدارة المعلومات الخاصة

بخط رالتهديدات بالعدوان في حلف شهالي الأطلنطسي ببروكسل في الفترة ( ١٩٨٣ ) .

ابتداء من عام ١٩٨٠ ، لم أعد أحمل معى في رحلات العمل سوى سجادة للصلاة وبوصلة (صنع تايوان) ، لتحديد اتجاه القبلة ، وإن كنت على يقين بأن منشفة نظيفة تفى بالغرض ، وأن الله ليس غربيا ولا شرقيا، إذ ﴿ . . فأينها تُولُوا فشَمَّ وجه الله . . ﴾ (سورة البقرة : الآية ١١٥) . وراحت أيامي تتشكل أكثر فأكثر تبعا لمواقيت الصلاة ، وليس تبعا للساعة التي تسبب القلق والتوتس . (فعندما يتواعد المرءمع مسلمين ، فإنه لا يواعدهم «الساعة الثالثة والربع » ، وإنها يواعدهم لوقت غير عدد إلى حد ما « بعد صلاة الظهر » ، أو « بعد صلاة المغرب » ) .

ومجمل القول إننى وجدت عبى الصلاة تلك الطمأنينة والتحرر الداخلى الذي ينتزع السلم من الضغوط كافة ، لأنه يستطيع أن ينتزعه من عالم يقاس الوقت فيه بالمال ، والمال فيه هو كل شيء .

عندما تعرضت فى عام ١٩٩٢ لحملة طعن وتجريح شرسة فى وسائل الإعلام بسبب إيهانى ، لم يستطع بعض من زملائى أن يفهم عدم اكتراثى بهذه الحملة ( أو أنهم اعتبروه نوعا من الكبرياء والغطرسة ) . وكان من المكن العثور على تفسير لهذا السلوك من جانبى فى الآية الخامسة من سورة الفاتحة : ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ .

فى تلك الأثناء ، صارت الصلاة بالنسبة لى عنصر تنظيم لحياتى على جانب كبير من الأهمية ، حتى إننى لم أعد أرغب العيش فى بلد لا أستطيع أن أسمع فيه نداء المؤذن الجميل للصلاة كما هو الحال فى فاس ، وفى إسطنبول مرة أخرى أخيرا .

\* \* \*

لاحظت مرارا أن الصلاة المنزهة عن الغرض يمكن ، بحكم طبيعتها ، أن تصير عنصرا سياسيا . فإلى ما قبل إقدام الجبهة الإسلامية في الجزائر على العمل العلني في عام ١٩٨٨ ، كان أتباعها قد بدءوا يتجنبون المساجد الخاضعة لإشراف الحكومة (كما يتجنب كثيرون من الأتراك العاملين في ألمانيا المؤسسات التابعة لموزارة الأديان التركية ) . فإسلامهم الموازى ينعكس في صلاة موازية أيضا . ففي البليدة ، على سبيل المثال ، أدينا الصلاة في عام ١٩٨٧ في مسكن خاص مجاور للمسجد مباشرة ، بدلا من أن نصلي في المسجد .

وبالمثل ، كنان من المظاهر المميزة أن تدخل المسجد مجموعات من الشباب ، قبل أو بعد صلاة الظهر بوقت قصير ، لتصلى في أحد الأركنان كمجموعة مغلقة ، وخلف إمام خاص . وهنده هي ذات الظاهرة التي لا حظتها في سبتمبر عام ١٩٩٤ في مسجد سنان باشا بحي بارباروس بإسطنبول .

كانت النتائج السياسية باهرة ، عندما أرادت حكومة جبهة التحرير الوطنى الجزائرى أن تدلل ، في أحد المساجد بالقرب من ميناء الجزائر يوم عيد الأضحى عام ١٩٨٨ ، على مدى ما صارت إليه من تدين وورع . فلقد غضب الشعب بأكمله ، (أو سخر) ، عندما تبين له على شاشات التلفزيون أن عناصر قيادية من حزب الوحدة الاشتراكى تجهل بشكل واضح كيفية أداء الصلاة . ولم تمض سوى شهور قلائل حتى أصيبت جبهة التحرير الوطنى في شهر أكتوبر بهزيمة قاسية ، في انتفاضة شعبية ، بينها اكتسبت الجبهة الإسلامية للإنقاذ وضع حزب شرعى .

ما يـزال هناك الكثير مما يمكن قوله فى هـذا الصدد . ولكن حان الآن موعـد انطلاق صوت الأذان مناديا عبر عشرات من مكبرات الصوت لصلاة المغرب التى تحين بغروب الشمس مباشرة ، وهو أمر لا يحتمل التأجيل .

## الفصل الرابع الإفساقة من الســكُر

كان أبرز مظاهر تحولى إلى الإسلام ، هو رفضى المهذب لاحتساء الخمر ، واختفاء زجاجة النبيذ الأحر من فوق مائدة طعامى . ولقد ظننت فى بادىء الأمر أننى لن أستطيع النوم جيدا بدون جرعة من الخمر فى دمى ، بسل وأن النوم سيجافينى من البداية . ولكن ما حدث بالفعل كان عكس ما ظننت تماما . فنظرا لأن جسمى لم يعد بحاجة إلى التخلص من الكحول ، أصبح نبضى أثناء نومى أهداً من ذى قبل . صحيح أن الخمر مفيد ومريح جدا فى هضم الشحوم والدهون ، لكننا كنا قد نحينا لحم الخنزير عن مائدتنا إلى الأبد ، بل إن رائحة هذا اللحم الضار أصبحت تسبب لى شعورا بالغثيان .

### \* \* \*

كنت فى جاهليتى الشخصية « زمن الظلام » قبل اعتناقى الإسلام ، خبيرا بالخمور ، حتى إننى كنت أحدد أنواع الأنبذة الحمراء المدهشة بمجرد تلوقها بطرف لسانى . وكا التمييز بين أنواع الخمور «الذكورية »و « الأنشوية » أيسر منه بين الأنواع المختلفة دا كل مجموعة منها ، حيث يتطلب الأمر بالنسبة لكل حالة تحديد الزيت الأثيرى الخاص عن طريق التذوق . ولقد أتاحت لى الحياة المدبلوماسية ، وبصفة خاصة حفلات العشاء الرسمية فى ختام موتمرات وزراء حلف شهالى الأطلنطى ، فرصة هائلة لاكتساب هذه الحيرة .

لقد « تدربت » بنشاط وجد ، لأنمى وأدرب ملكة التفرقة والتمييز بين أنواع النبيذ . وأثناء عملى بباريس في عام ١٩٦٧ ، كنت في عطلة نهاية الأسبوع أحجز عن طريق دليل ميشلان منضدة في أحد المطاعم ذات النجمة الواحدة . وكنت أختار النبيذ بواسطة الهاتف ، وأطلب فتح الزجاجة على الفور ، حتى يتأكسد النبيذ بدرجة كافية ، ويصل إلى كامل نضجه ومذاقه عند وصولي إلى المطعم . وكنت في المساء أختار قائمة طعامي بها يناسب النبيذ ، وليس العكس .

عندما كنت أشغل منصب المستشار الأول بالسفارة فى بلجراد ، فى عامى ١٩٧٧ / ١٩٧٨ ، كنت أقيم حفلات اختبار وتذوق للنبيذ ، أدعو إليها الأصدقاء . وكنت أعرض على ضيوفى كيف يمكن عن طريق سقف الحلق تحديد أنواع الكروم والتربة وطرق القطف وطرق التخمير والسنة ، مستخدما أنواعا من النبيذ الأبيض عديم اللون ، كنت أجلبها من متاجر متخصصة ، ومن مناطق مختلفة . وكنت « كتربوى» أعرض أنواع النبيذ على نحو تتنابع فيه أنواع تجمع بينها صفات مشتركة ، وتميزها بعضها عن بعض صفات أخرى . ولقد تطورت قدرات بعض ضيوفى ، فى واقع الأمر ، بحيث استطاعوا بعد سابع محاولة للتذوق أن يميزوا بين أنواع النبيذ المختلفة تبعا لمعاير مختلفة .

#### \* \* \*

لقد وجدت مع ذلك أن التحريم القرآنى للخمر والمخدرات (٢٨) ليس ضرورة اجتماعية فحسب ، وإنها هو أيضا منفعة شخصية للفرد ، إذ يمكنه من أن يكون متيقظا صافى الذهن دائها . ومن شم ، أنهيت هذه المرحلة من حياتى مرة واحدة ، وإلى الأبد . فإن الإنسان ، بفضل قدرته على التفكير وإعمال عقله ، يفاخر بأنه أعظم المخلوقات . فنحن البشر نستطيع أن نمعن التفكير في العالم من حولنا وفي أحوالنا ، وأن نتصرف بحكمة . وهذه الصفات التي ترقى بنا ، هي ذات الصفات التي ندمرها على نحو منتظم بتعاطى وهذه الصفات التي تومن بذلك نمتهن أنفسنا ونحط من قدرنا داخل المنظومة الكونية ، الخمور والمخدرات . ونحن بذلك نمتهن أنفسنا ونحط من قدرنا داخل المنظومة الكونية ، وننحدر بالتالي إلى مكانة أدنى من مكانة الحيوانات ، التي لا يغيب عنها وعيها أبدًا . فإدمان تعاطى الخمور والمخدرات نوع من التشويه الذهني الذاتي . وكانت مديرة منزلي الصربية في بلجراد مثالا منذرا لي ، إذ كانت تعود دائها إلى إدمان الخمر ، حتى بعد علاج لفترات طويلة .

إن مشهد مدمنى تعاطى الخمر مشهد مهين ، يبعث على الاكتئاب ، ويثير الشفقة . وكثيرا ما يقدم هـؤلاء على الانتحار . وهم يعلمون حقيقة حـاهم ، ولكنهم لا يستطعيون الرجوع عها هم فيه ، لأن الخمر سلبتهم العزيمة والإرادة والقدرة على اتخاذ القرار .

من النادر أن تجد عدد مدمنى الخمر في المجتمع الأحدث في المدن التركية الكبيرة أقل من عددهم في ألمانيا . فهم يمسكون من وقت الظهيرة بكأس الراكيا في يد ، وبالسيجارة في اليد الأخرى ، مبرهنين بذلك على أنهم لم يعودوا سادة أنفسهم . وهم ، من الناحية الدينية ، يهارسون بذلك نوعا من « الشرك بالله » ، لأن الخمر ونيكوتين الدخان أهم عندهم من كل ما عداهما في العالم بمن في ذلك ربهم الذي خلقهم . فهم يستطيعون في ظنهم أن يعيشوا بدونه ، ولكن ليس بدون الراكيا .

يهدف القرآن من وراء التحريم المطلق للخمر إلى منع البدء في تعاطيها ، حيث لا يبدو ضارا في حالة احتساء كأس واحدة . فالكأس الواحدة التي لا تبدو خطيرة في الظاهر يمكن في يوم ما أن تصبح كثوسا عديدة. ومن المعتاد ألا يرى المدمن أنه معرض للخطر ، وأن يقدِّم مالا حصر له من الأعذار والحجج لتبرير اعتياده التدخين أو احتساء الخمر ، في هذا الدوقت بصفة خاصة ، ومن ذلك كون المدمنين سعداء أو تعساء ، يعانون من ضغط العمل أو في إجازة منه ، جماعة أو فرادى ، مرضى أو أصحاء ، جوعى أوشبعى .

لقد واجهست كرئيس مسئول هذه المشكلة . فكنت ، عندما أنبه أحد العاملين معى حتى قبل احتسائه الخمر بيوم واحد ، كنت أعّدُ معتديا على حقه فى أن يعبر عن شخصيته بحرية (وأواجه بذلك مشكلة مع مستشار شئون العاملين ) . ومع ذلك ، كان مستشار شئون العاملين نفسه يستطيع أن يتأكد فى اليوم التالى أن الموظف المعنى صار فى واقع الأمر مدمنا للخمر . ومن ثم ، فإنه يعد رسميا من هذه اللحظة مريضا بإدمان الخمر .

إن من لا يتعاطى الخمر ، إذا وُجد بين سُكارى ، سرعان ما يكتشف أنه فى مكان خطأ، إذ يرى هؤلاء أنفسهم ظرفاء ومبدعين وقادرين على التخيل . ولقد استطعت أن أثبت لنفسى عكس ذلك تماما ، عندما قمت بعزف مقطوعات موسيقية بذاتها على إحدى الآلات النحاسية وتسجيلها ثلاث مرات . وكنت بين المرة والأخرى أحتسى كأسين من ويسكى البربون من النوعية المفضلة لدى . وكان توقعى : أنّ عزف سيكون أفضل فى كل مرة أحتسى قبلها الويسكى، لكن جهاز التسجيل كشف الحقيقة الصاعقة !

شعرت بخجل شديد من سلوك بعض مواطني ونحن على متن إحدى طائرات شركة لوفتهانزا ، في طريقنا إلى جدة . . فكنا كليا اقتربنا من السعودية بمناخها الشديد الجفاف ، ازداد طلبهم ، وبإلحاح شديد ، للخمر حتى إنهم طلبوا من المضيف أربع زجاجات في وقت واحد \_ كيا لو أن المرء يستطيع أن يجتر الخمر بعد ذلك كالجمل . ولقد كان مشهدهم مخزيا ، وهم يغادرون الطائرة حاملين في أيديهم شجرة عيد الميلاد مغلفة بالبلاستيك ، ويترنحون من السكر .

أثبتت لى هذه الوقائع أنه قد لا يكون هناك عائق فى طريق انتشار الإسلام فى ألمانيا أقرى من التحريم القرآنى للخمر ( ولحم الخنزير ) . فلن ينتازل الألماني فى بافاريا ولا فى كولونيا عن طعامه المفضل من لحم الخنزير، ولاعن خمره المفضلة .

لقد نظم ليسنج في القرن الشامن عشر قصيدة ساخرة في هذا الصدد، بعنوان

«الأتراك»، يتغنى فيها بجال الفتيات التركيات، وبحق المرء فى تعدد الزوجات إذا أراد، ورغبته بالتالى فى أن يكون تركيا. ولكنه سرعان ما يعدل عن هذه الرغبة، ويصرح بأنه لا يريد أن يكون تركيا لأن الأتراك لا يشربون الخمر. وما كان يمكس أن يكون مجديا لليسنج على الإطلاق أن يصير تركيا، وإن كان الأتراك يتعاطون الخمر الآن، إذ يعاقب القانون فى تركيا حاليا على تعدد الزوجات.

إن المسلم، بتناوله كوبا من الماء أو العصير بين أناس يحتسون الخمر، يفسد عليهم بهجتهم، لأن ما يفعله ينطوى على عقاب معنوى لهم. للذلك، أصبح من النادر بعد اعتناقى الإسلام أن نُدعى ، زوجتى وأنا، إلى حفلات خاصة أو إلى حفلات رقص، وكأن المرء لا يسعد إلا بالخمر. وهكذا، أصبحنا معزولين « منبوذين».

كثيرا ما يساق اختلاف البيشة المناخية كحجة ضد التحريم الإسلامي للخمر ولحم الخنزير في مجتمعنا ( بقصد المجتمع الألماني) \_ بدعوى أن هذا التحريم لا يناسبه مناخيا . وهذه حجة تفتقر إلى المنطق . فالحقيقة أن أضرار الخمر في العصر التكنولوجي أكبر بكثير منها في القرن السابع ، حيث كان أقصى ما يمكن أن يحدث للمخمور هو أن يسقط من فوق صهوة جواده ، أو أن يعتدى بالضرب على زوجته وأطفاله ، أو أن يقطع أوتار سبقان الجمل . ( كان وقوع حدث شرير من هذا القبيل مناسبة لنزول إحدى آيات تحريم الخمر في القرآن) (٢٩) .

وما ينزال النساء والأطفال يتعرضون اليوم للضرب تحت تأثير الخمر، وكذلك تسقط الطائرات اليوم تحت تأثير الخمر، ولقد تسبب قائد إحدى الناقلات البحرية تحت تأثير الخمر في وقوع أسوأ كارثة بيئية حتى الآن، وعلى السرغم من توفر إحصاءات عن حوادث الطرق وحوادث المصانع، فإنه لا يمكن تقدير الخسائر البشرية والمادية التي تصيب المجتمع الغربي بسبب إدمان الخمس والمخدرات، وفي بعض المستشفيات التركية، تتجاور أقسام علاج الأمراض العقلية، لما ينطوى عليه ذلك من إندار، إن عاجلا أو آجلا. هذا إذا ما دمر العقل قبل أن يتوقف الكبد عن أداء وظائفه.

لقد كنت واحدا من ضحايا حوادث المرور التي تقع تحت تأثير الخمر. ففي نهاية عام دراسي في كلية الاتحاد بشينيكتادي بولاية نيويورك، قمت بجولة في الولايات المتحدة البطريقة الأوتوستوب، (أي إيقاف السيارات والانتقال بها مجانا من موقع إلى آخر). وفي أثناء هذه الجولة، تعرضت يوم ٢٨ من يونيو عام ١٩٥١ لحادث سيئ بالقرب من هولي سبرنجز (بولاية مسيسيبي)، فبينها كنا في طريقنا على الطويق السريع من أتلانتا (بولاية

جورجيا) إلى ممفيس فى ولاية مسيسيبى، ظهر أمامنا ونحن على مقربة من غايتنا شبح. ولا أتذكر شيئا عيا حدث بعد ذلك. ولكنى علمت فيها بعد أن هذا الشبح لم يكن سوى سيارة اصطدمت بنا، كان سائقها ومرافقه قد احتسبا كميات كبيرة من الخمر فى تنيسى، التى تسمح باحتسائه أثناء القيادة، قبل أن يتوجها إلى مسيسيبى التى تمنع احتساءه أثناءها. وكانت خسائرنا أقل فداحة من خسائرهم، لأننا كنا نركب سيارة شيفروليه مصنوعة فى عام وكانت خسائرا، وكانت أشد متانة من السيارة التى كانوا يركبونها وهى شيفروليه من إنتاج عام ١٩٤٣، أى أثناء الحرب.

ولقد تبین لی بوضوح أن ذراعی المصابة الآن ، والتی كنت أضعها علی وسادة المقعد الحلفیة ، قد وقتنی مما هو أكثر. وكان من الواضح أیضا أننی ما كنت لأنجو لو أن قامتی كانت أقصر بمقدار ثمانیة سنتیمترات فقط ، لأننی كنت سأنكفی فی هذه الحالة علی أنفی وعینی بسرعة حوالی ۱٦٠ كیلومتر فی الساعة . وصع ذلك ، كانت خسارتی فی هذا الحادث تسع عشرة من أسنانی . وبعد انتهاء الجراح من خیاطة ذقنی وشفتی السفلی ، واسانی قائلا : إنه من المكن إصلاح وجهی بعد سنوات عن طریق إجراء عملیة تجمیل . وأضاف قائلا : إن « مثل هذا الحادث لا ینجو منه فی الواقع أحد ، و إن الله یدخر لك یا عزیزی شیئا خاصا جدا » .

ولقد كنت أفكر في هذا الأمر ، وأنا أتجول في هدولي سبرنجز بذراع مربوطة وضهادة تحيط بالذقن وفم مخيط . وكنت أفكر أيضا فيها أرفه به عن نفسى في يوم عيد ميلادى العشرين . ولكن كل شيء كان يبؤلني . . تناول الطعام أو الشراب ، أو التنزه ، أو الإجابة عن الأسئلة . وأخيرا ذهبت لأقص شعرى ، فهذا على الأقل لا يؤلم . ولم أدرك المغزى الحقيقي لنجاتي وبقائي على قيد الحياة إلا بعد ثلاثين سنة ، عندما أشهرت اعتناقي للإسلام .

# الفصل الخامس اختبار الجــَّك

بعد بضعة أشهر من اعتناقى الإسلام ، حل شهر الصيام ، شهر رمضان ، وهو الشهر التاسع بين أشهر السنة الهجرية . وكنت أنتظر حلول بشىء من القلق والخوف ، لأنه اختبار صعب لجلد المسلم وقوة احتباله ، يجسد قمة وعيه وصحوته . ففيه ينبغى على أن أمتنع لمدة ٢٩ أو ٣٠ يـوما من الفجر إلى غروب الشمس عن الطعام والشراب والتدخين ومعاشرة الزوجة ، ولكن مع ممارسة عملى كالمعتاد (٣٠) .

عرفت الصيام لأول مرة في عام ١٩٧٧ ، على متن إحدى طائرات شركة الخطوط الجوية اليوغسلافية JAT المتجهة من بلجراد إلى إسطنبول . فلقد لاحظت أن يد جارى في الدرجة الاقتصادية لم تمتد إلى الطعام إلا بعد رفع آنية طعام بقية السركاب، وعندما حان موعد الإفطار الذي كان يتابعه بالنظر إلى ساعته من حين إلى آخر. وأثناء إقامتنا في بلجراد، كنا كثيرا ما ندعو رمضاني رمضان، البستاني الذي يرعى حديقتنا، إلى طعام الإفطار، إذ كان يثير شفقتنا بإصراره الشديد على الصيام. فلقد كان يمتنع تماما عن تناول أي طعام عندما يتبين الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر. ولقد قمت بصيام أسبوع من قبيل التعاطف معه. ومع ذلك ، فإن المرء لا يتعلم صيام ٣٠ يومل إلا بصومها فعلا.

في بون ، كان من بين المهام الموكولة إلى إقامة حف الات عشاء لضيوف أجانب . وكان عدم مشاركتي لهم الطعام يثير حرجا شديدا: فهل أعاني توعكا في معدتي؟ أم إن الطعام المذي طلبته لهم بنفسي لا يرقي إلى مستواى؟ وفي مشل هذه المناسبات ، كنت أتذكر السهولة التي كان يمكن بها الاعتدار عن عدم تناول العصير أو القهوة التركسي التي كانت تقدم لى في وزارة الخارجية اليوغسلافية في شهر رمضان . وفي واقع الأمر، فإن صيام رمضان لا يصبح مناسبة تسعد المرء على مدار العام كله إلا عندما يكون في محيط مسلم ، حيث يكون شهرا مشبعا تماما بالروحانيات . . شهر سلام داخل وإخاء .

يشتمل الصوم في الإسلام، مثل كل العبادات، على مكونات مادية وأخرى معنوية ، لا ينفصل بعضها عن بعض. ويبدأ الحرمان البدني بامتناع المرء عن تناول قهوة أو شاى الصباح. وينخفض السكر في الدم أثناء النهار، حتى ليكاد المرء يصاب بالإغاء . ويسهل على المرء، من ناحية أخرى ، أن يعرف كيف يعمل نظامه البيولوجي . فبالنسبة لى، هناك على سبيل المثال فترتان للنشاط الوفير في النهار، هما الساعة الحادية عشرة والساعة السادسة عشرة بعد الظهر. ولقد استفدت من ذلك على نحو نظامي، حيث وزعت عملى اليومي تبعاله إلى: ما ينبغي ، وما يجوز، وما يمكن عمله.

وكانت المجموعة الأولى من الأعمال هي ما أقوم بأدائه بقدر الإمكان عندما يستفيد ضغط دمي من الذروة البيولوجية المخططة . فكنت أحاول أن أقود سيارتي لمسافة ١٣ كيلومتر في طريقي من مقر قيادة حلف شهالى الأطلنطي إلى مسكننا في إكسيل ، وأنا في أوج نشاطي . وكنت أزيد من حذرى حتى لا أعرض نفسي أو غيرى للخطأ . فغي شهر رمضان ، تزداد بالفعل حوادث المرور ، ويصفة خاصة عندما يحاول أرباب الأسر اللحاق بالإفطار في منازلهم . ولقد لقي خسة من مواطنينا من ألمانيا الشرقية سابقا حتفهم بالقرب من القنيطرة يوم ٢٥ من فبراير عام ١٩٩٣ ، ثالث أيام شهر الصوم ، عندما حاول سائق سبارة نقل أن يتجاوز الحافلة التي يستقلونها ، فصدمها ، فانقلبت بهم . وأرجع الحادث إلى ضعف تركيز قائد السيارة بسبب الصيام .

واليوم الثالث من أيام الصوم يوم عصيب ، يكون فيه المرء في أسوأ حالاته ، ويصاب بصداع شديد تزداد حدته إذا ما استلقى ليسترخى . ومع ذلك ، يبدأ جسدنا بقدرته الحائلة على التكيف في التأقلم منذ هذه اللحظة مع المعطيبات الجديدة ، فتخف حدة الصداع والإحساس بالجوع ، ويستطيع المرء أن يرى من يتناول الطعام دون أن يحسده . وصع أننى كثيرا ما أشعر في المساء بأننى قد أنقِصت ، ولا أستطيع القراءة ، وأجلس أمام شاشة التلفزيون بلا إرادة ، فإننى لا أشعر برغبة في الطعام وبخاصة اللحوم .

\* \* \*

يعلن عن نهاية يوم الصوم في العالم الإسلامي بإطلاق مدفع، وعندئذ يتناول المرء بعضا من الماء أو من العصير، وعددا فرديا من ثمرات التمر أو الزيتون، ثم يؤدى صلاة المغرب شاكرا لله أن أعانه على صيام اليوم. ويبدأ تناول وجبة الإفطار في كل من الجزائر والمغرب بتناول شاى بالنعناع الأحضر، وحساء داكن اللون هو شورية الفريك الجزائرية، والحريرة المغربية التي يختلف مذاقها إلى حد ما من منزل إلى آخر، إلى جانب بيضة مسلوقة وتمر وتمر

بالعسل، الذي كان طعام السرسول الشلالفضل. وسرعان ما ينتعش الجسد مرة أخرى. وبعد فترة توقف قصيرة، يتناول المرء وجبة كاملة من اللحوم، وفي المغرب من الدجاج، ولحم الضأن المسوى، والكسكى باللحم البقرى، وحلوى وفواكه. وكان كل ذلك يتم للأسف بسرعة حتى إننى أعود إلى منزلى في الساعة التاسعة من دعوات للإفطار في الساعة الساعة والنصف.

يختلف مفهومي عن رمضان، المبنى على اتباعى للسنة، عن الكيفية التى يهارس بها فى بعض البلدان الإسلامية، ومن بينها المغرب. فالناس هناك يميلون إلى أن يعوضوا فى الليل مافعاتهم فى النهار، فيشاهدوا التلفزيون، ويلعبوا الورق (الكوتشينة)، ويحتسوا الخمر أحيانا، حتى منتصف الليل، حيث يتناولون وجبة ثالثة (السحور). ومن ثم، لا يأخط كثيرون من الجزائريين والمغاربة قسطا كافيا من النوم، بل إنهم لا يتمتعون فى الساعات القليلة التى يخلدون فيها إلى النوم بنوم مريح من فرط إتخام معداتهم بالطعام. ويترتب على ذلك، أنهم لا يلحقون بصلاة الفجر، وبصفة خاصة فى رمضان. ولا يفيدون بشىء فى ضحى اليوم التالى. ومن شأن هذا أن ينمى الاتجاه الغريب نحو استبدال الليل بالنهار فى رمضان.

وفى واقع الأمر، يسرتفع كثيرا استهلاك الأغذية فى هذه البلدان فى رمضان، بدلا من أن ينخفض . أما ما ينخفض بالتأكيد، فهو إنساجية العمل، ويبؤثر رمضان على الإنتاج القومى فى هذه البلدان، كما لو كان فترة إجازة ثانية . لذلك ، فليس غريبا أن يعلن رؤساء علمانيون عرب أن بلدانهم النامية لا تستطيع أن تحتمل « كسل» رمضان .

أما ما أراه عبثا ، فكان دعوتى من قِبَل شخصيات رفيعة المستوى إلى تشاول طعام الإفطار باستخدام أدوات مائدة مصنوعة من الذهب ، وكذا أن يبدأ المسلم تناول الطعام بقول : « Bon Appetit » ، أى «شهية طيبة » ، بدلا من قول « باسم الله » على طبق طعامه الليء بخيرات البحر ، وقبل أن يؤدى صلاة المغرب . ولقد بدا لى دائيا أنه من غير المنطقى أن يصوم من لا يصلى ، ولكن هذا السلوك يكشف عن حقيقة أن صوم رمضان اصبح يارس فى أقسام من عالم المسلمين على نحو يجرده من مغزاه الدينى ، ويجعله جزءا متحررا من المدنية . وهذا يفسر أيضا السلوك الغريب من جانب بعض المسلمين إذ يمتنعون عن تشاول الخمور فى شهر رمضان ، باعتباره شهر إسلام مقابل أحد عشر شهرا للراحة من الإسلام . . .

يمضى يدومى فى رمضان فى الفترة من ١٩٨٧ إلى ١٩٩٤ على نحو مختلف تماما . فأ آوى إلى فراشى بعد صلاة العشاء ، أى حوالى الساعة الحادية عشرة ، وأضبط المنبه على الساعة الثالثة والنصف أو الساعة الرابعة صباحا ، لأستيقظ قبل بداية الصوم بنحو ، دقيقة كى أتناول ، قبل انطلاق مدفع الإمساك ، طعام السحور وأشرب كثيرا من الماء وبعد ذلك ، أقضى ما تبقى من وقت حتى الفجر فى قراءة القرآن . وبعد صلاة الفجر أنام ساعتين . وكان العمل فى سفارتى يبدأ متأخرا ساعة عن المعتاد . وكنت أنجز بالفعا أكثر عما أنجز فى الأيام العادية ، خاصة وأن العمل يشغل عن الإحساس بالمعدة الحالية وكنت فى رمضان أجلس فى مآدب غداء العمل المدورية التى يقيمها زملائى من البلداء وكنت فى رمضان أجلس فى مآدب غداء العمل المدورية التى يقيمها زملائى من البلداء أعضاء الاتحاد الأوربى وأمامى طبق خال . وكان زميلى الفرنسى فى الرباط مسيو دى كونياك يشاركنى سلوكى « تضامنا » منه مع أبناء البلد المضيف ، كها كان يقول ، وهذا » يعد تصرفا سياسيا بارعا .

كان يوم عملى في رمضان ينتهى عادة بحضور دروس دينية "دروس الحسنية" في القصم الملكى بالرباط. وكانت الحكومة المغربية بأكملها، وهيئة الأركان العامة، وعلما المسلمين، وسفراء الدول الإسلامية، يجتمعون يوميا، ابتداء من الساعة الخامسة بعا الظهر في القصر الملكى، وكنا نستمع إلى تلاوة قرآنية إلى أن يصل الملك والأمراء، وكاد من يلقون الدروس محاضرين مدعوين من جميع أنحاء العالم الإسلامي، من بينهم مسلمون أمريكيون، وأعلام كالشيخ طنطاوى من القاهرة، وكانوا يجلسون على المنبر التقليدى، بينها يجلس الملك مثلنا جميعا عند أقدامهم في مربع حولهم.

كنت أنا وزملائى المسلمون نتناوب الدعوة إلى طعام الإفطار حوالى الساعة السابعة مساء . وعندما كان دورى يجين، كان بهو مقر إقامتى في سُويْسى الواقع بين غرف الاستقبال (الصالون) وغرفة الطعام يتحول إلى مسجد ، حيث كانت أرضه تغطى بسجاجيد صلاة . ولقد صارت العلاقات والصلات التي أقمتها في هذه المناسبات مع بعض من أعضاء الحكومة ومن مستشارى جلالة الملك ذات طبيعة دائمة وقوية بمرور الوقت .

ومن المعتباد ، أن أفقد بسانقضاء شهر الصبوم ما يتراوح بين ٥ و ٨ كيلسو جرامسات من وزنى . وبتعبير أدق : فإننى أقترب من وزنى المثالي .

ينطوى الصوم، إلى جانب بعده المادي ، على بعد روحانى يصير بدونه مجرد حركات تجويع بهلوانية ، وشهر رمضان شهر مُعظم ، لما له من أهمية في تاريخ العالم . فلم يشهد رمضان موقعة بدر (عام ٢٢٢م) ذات الأشر الحاسم في بقاء وتثبيت المسلمين الأوائل فحسب ، وإنها الأكثر أهمية من ذلك أن به ليلة القدر التي بدأ فيها نزول الوحى بالقرآن . . وعن هذه الليلة أحادية الرقم التي تقع بين الليالي الأخيرة من رمضان (٣١) ، يقول الله في السورة ٩٧ : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ إنّا أنزلناه في ليلة القدر \*وما أدراك ما ليلة القدر \* سلام ليلة القدر خير من ألف شهر \* تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كمل أمر \* سلام هي حتى مطلع الفجر ﴾ .

هذا نص يصلح للتأويل والتفكر .

لقد جرت العادة على اعتبار ليلة السابع والعشرين من رمضان ليلة القدر . وتشترك ليلة القدر مع ليلة عيد الميلاد ، وإن يكن عن بعد ، فى أن المرء يُهدِى فيها (إخراج زكاة الفطر). كما يقام فيها - كغيرها من ليالى رمضان صلاة التراويح ، وتكثر تلاوة القرآن والتواشيح والأدعية . ومن ثم، فها لم يسدرك المرء فى هذه الليلة مغزى الرسالة والوحى ، فمتى عساه يدركه ؟!

وصوم رمضان ، فرض على المسلمين ، وهم يعتبرونه عبادة ، باعتباره أحد أركان الإسلام الخمسة التى لا تحتاج إلى تبرير مقنع ، فالمسلم ، بوصفه عبدا لربه ، يصوم لأنه أمره بالصوم . فالطاعة هنا واجبة ، ويستطيع المرء أن يكتشف بسهولة أن هذا الفرض لم يفرض لله ، وإنها فرض من الله للناس .

منذ أن عادت رشاقة القوام لتصبح زِيًّا سائدا (موضة) ، راح النساء يتبعن نظها للتغذية تُذكِّر بالصوم ، كها يمكن أن تؤدى إلى نحافة مَرضيَّة . ومع كثرة الحديث في الآونة الأخيرة عن أضرار الكوليسترول والوزن الزائد ، ظهرت عروض مختلفة لبرامج التخسيس أو إنقاص الوزن .

ومن ناحية الصوم الإسلامي ، فإنه يفي بهذا الغرض وزيادة . فهو يؤدى ، على سبيل المثال ، إلى إذكاء الإحساس الاجتهاعي حيث يشعر الصائم مرة واحدة على الأقل في السنة بها يشعر به من يرغم على الصوم في العام كله ، بسبب ما يعانيه من شح في الغذاء أو المال .

وبالنسبة لى ، لعل أهم أثر جانبى لصوم رمضان في ، أننى أستطيع ... فى رمضان . أن أننى أستطيع ... فى رمضان .. أن أختبر ما إذا كنت ما أزال سيد نفسى أم إننى صرت عبدا لعادات تافهة ، وما إذا كنت ما

أزال قادرا على التحكم في نفسى أم لا . وأتمنى أن يكون فرحا وليس غرورا ذلك الذي أشعر به بعد انتهاء آخر أيام رمضان ، أي عند صلاة المغرب ، من أننى استطعت بعون الله أن أصومه .

ولكن ، من ذا الذى يستطيع أن يقول لى بثقة : متى يبدأ رمضان؟ ومتى ينتهى ؟ ولقد يقول المرء : إن تحديد متى وأين يظهر الهلال الجديد أمر فلكى هين فى أيامنا . وهو بالفعل كذلك . ومع ذلك ، فمن المخزى أن يظل مسلمو هذه الأرض مختلفين فى أيام بدء وانتهاء صومهم ، تبعا لكونهم أتراكا أو مغاربة أو سعوديين . وهذا أمر من شأنه أن يضر بالصوم كحدث جماعى ، وأن يعرض المسلمين لسخرية البعض .

ويسرجع هذا الاختلاف إلى سببن: أولها ، أن الأمة مجزأة إلى دول قدوية ، ولا يكفى التركى أو المغربى أن يعرف أن رؤية الهلال ثبتت فى مكة ، إذ لا بد بالنسبة لكل منها أن تثبت رؤيته فى قديد يوم بداية ويوم نهاية تثبت رؤيته فى قديد يوم بداية ويوم نهاية شهر رمضان ، لأن الترتيب الوضعى بين الشمس والأرض والقمر يختلف فى كل بقعة من الأرض عنه فى غيرها . ويتباين الاختلاف فى موعد ظهور القمر فى يومين متتاليين عن الاختلاف في موعد شروق الشمس ، بينا يبلغ الاختلاف في شروق الشمس ، بينا يبلغ خس عشرة دقيقة فى ظهور القمر (٣٢).

أما السبب الثانى ، فيدركه الفقهاء على نحو أفضل . فلقد جرت المادة في عصور الإسلام الأولى على أن تثبت رؤية الهلال بالعين المجردة ، وليس بالحسابات الفلكية أو بالتنبؤات ، وهو ما لم يمثل فيها مضى ولا يمثل اليوم أى مشكلة ، بفضل الظروف المناخية في شبه الجزيرة العربية . واستنادا إلى ذلك ، يرى بعض الفقهاء المتشددين أن رؤية هلال رمضان بالعين المجردة من شخص موثوق به تقليد ضرورى لا غنى عنه ، وأن الحسابات الفلكية غير كافية في هذا الشأن . ويعادل رفض التواريخ الفلكية عدم الأخذ في قانون العقوبات بدليل مبنى على أساس غير قانونى . (٣٣)

يتمسك المتشددون بالإجراءات الموروثة لتحديد بداية الشهر القمرى ، حتى وإن حالت الظروف المناخية دون رؤية الهلال الذى يكون موجودا بالفعل . ويمكن أن يترتب على ذلك ، كما حدث في عام ١٩٩٤ ، أن يفطر المرء في المغرب متأخرا يومين عنه في السعودية . وعندما نقلت الاحتفالات بعيد الفطر في مكة ، عبر وسائل الإعلام ، في ثاني أيام الصوم الزائدة في المغرب عنها في السعودية ، رأى بعيض البسطاء في المغرب أن هذا الاختلاف أمر مخز ومشين ١١ أليس من المكن حقا أن تُوجّد مواعيد شهر الصوم في أنحاء

العالم الإسلامي كافة بناءً على الحسابات الفلكية بالقياس إلى مكة ، أسوة بها هو متبع في حالة تحديد مواقيت الحج ، ومن ثم أيضا عيد الأضحى ؟!

وعندما يتناول المرء يوم عيد الفطر أول قدح من القهدوة ، فى أول إفطار منذ ٢٩ أو ٣٠ يوما ، يشعر بألد مداق . وعند صلاة العيد فى المسجد ، لا يلتقى المرء إلا بأناس تشع منهم إشراقة داخلية . ولعل مما يبدو غريبا ، وإن كان حقيقة ، أن يشعر المرء بالجوع عند الفظهر لأنه تناول طعام الإفطار ، بينها ينسى طعام الغداء فى رمضان على الرغم من أنه لم يتناول طعام الإفطار .

وهكذا تعود الأيام سيرتها الأولى .

إننى أحتفظ لنفسى بها أسميه «زر رمضان». فعندما تكون هناك ضرورة ، بين الحين والآخر ، على مدار العام ، لترك وجبة أو وجبتى طعام ، أضغط ذهنيا على هذا الزر الذى يعيدنى نفسيا إلى رمضان بنفس الوضع ونفس الشعور . وسرعان ما أحتمل جوعى ، ولا أعيره اهتهاما .

إنني أترقب رمضان المقبل بسعادة غامرة ، حتى وإن لم يصدقني في ذلك أحد .

# الفصل السادس مع مسلمين حول مائدة الطعام

إذا كنا تحدثنا فيها سبق عن الصوم أو الامتناع عن تناول الطعام ، فلقد آن لنا أن نؤكد أن المسلمين لا يأكلون فقط ، وإنها يحق لهم أن يأكلوا باستمتاع وتلذذ كل ما هو صحى ، وهذا يعنى كل شيء ما عدا لحم الخنزير ( والخنزير البرى أيضا ) ، والميتة ومنتجات الدم مثل السجق المصنوع من الدم ، ومشتقات الخنزير كالحلوى التي يدخل شحم الخنزير في صناعتها ، وكذا الحلوى التي تحتوى على خور .

ومن الخطأ تصور أن تحريم القرآن لتناول لحم الخنزيرإنيا يعود إلى أسباب مناخية فقط ، أو إلى عدم القدرة على التعامل مع الدودة الشريطية فى القرن السابع الميلادى . فنحن نعلم اليوم أن تناول لحم الخنزيس يؤدى إلى الإصابة بسرطان الأمعاء ، وبالتهاب المفاصل ، وبالإكزيها والدمامل ، وإلى ارتفاع نسبة الكوليسترول فى الدم ، وإلى الإصابة بحمى القراص بسبب ارتفاع نسبة المستامين (٣٤) .

إن تسمية هذا الفصل باسم " مع مسلمين حول مائدة الطعام " تسمية مُضَلّلة ، لأن تناول الطعام جلوسا على الأرض ، حول قطعة من الجلد دائرية أو مسربعة أو بيضاوية الشكل ، وليس على منضدة لا يقتصر فقط على البدو المرتحلين في الصحراء ، وإنها يهارسه أيضا بعض إخوتي المؤمنين في ألمانيا . فنحن عندما نتناول طعامنا ، على سبيل المثال في دار الإسلام في ليتسيل باخ في أودن فالد ، نعد قطعة مماثلة من الجلد في قاعة الاجتهاعات والصلاة ، ونجلس أو نستلقى عليها مثلها كان الإغريق الأقدمون يفعلون ، وإن يكن بدون نبيلهم . وهكذا يفعل بعض المسلمين في الغرب تقليدا ، ولمو في بعض الشكليات غير المهمة ، للرجل الذي يدينون له بالكثير من الفضل . . . عمد وتنطوى قطعة عردتنا إلى الله .

هذا السلوك في واقع الأمر سلوك عملى ، إذ إن جمل ونقل هذه القطعة من الجلد أيسر كثيرا من تحريك منضدة في مسكن ، أو من شحنها في سيارة . وهكذا ، يمكن استغلال المكان اللذي يتناول فيه المرء الطعام على رقعة (قطعة) الجلد في أغراض متعددة . ولكن ينبغى ملاحظة أنه قليلا ما يتناول المرء الطعام واقفا ، أو جالسا القرفصاء ، أو مستلقيا بها يضغط على المعدة . فالجلسةالصحية تكون بمد الساقين ناحية اليمين ، مع الاتكاء على المذراع الأيسر . ومن ثم تبقى اليد اليمنى طليقة لتناول الطعام بها (٥٣) .

هناك ، مع ذلك ، فى العالم العربى أيضا من يتناول الطعام واقفا كها هو الحال فى تناول الطعام فى علات السوجبات السريعة فى أوربا . وفى الجزائر ، جرت العادة على أن يتناول الناس شاة مشوية وهم وقوف حول منضدة الطام ، حيث يمكن أن تلتهب أصابع يد من يبدأ بتقطيع اللحم ، اللذى يُؤكل معه خبز وبصل وملح وكمون . أما فى بقية البلدان العربية من المغرب إلى السعودية ، فيأكل الناس الشياه المشوية وهم جلوس .

تعدد التغذية السليمة ، من أجل الحفاظ على سلامة الجسم ، لصالح المرء نفسه ولصالح أهله ، في المنظور الإسلامي فرضا ، ومن ثم عبادة . لمذلك يبدأ المسلم تناول طعامه بالبسملة ، أي : بسم الله الرحن الرحيم ، وينهيه بالحمد ، أي الحمد لله . وبها أن تناول الطعام عبادة ، فإن المسلم لا يقطع تناوله للطعام عندما ينادي المؤذن لعبادة أخرى ، هي الصلاة ، طالما كان هناك متسع من الوقت لأدائها .

ولأن تناول الطعام عبادة، يحرص المرء على ألا يسرف فيه ، وعلى ألا يتناول منه ما يزيد على حاجته ، وعلى أن يتوقف عنه على الرغم من شعوره بأنه يستطيع أن يستمر فيه ، وعلى ألا يشبع حتى الامتلاء. وقد جاء في القرآن الكريسم قبوله تعالى : ﴿ وكلو وأشربوا ولاتسرفوا ﴾ (الأعراف : ٣١) .

ومن المفروض أن يتوقع المرء أن يأتيه ضيوف فجأة ، ولذلك ينبغى إعداد طعام يكفى لعدد أكبر من عدد الموجودين بالفعل . وتقضى التقاليد الإسلامية في مثل هذه الحالات ، بأن طعاما لفرديس يكفى لثلاثة أفراد ، وأن طعاما لثلاثة أفراد يكفى أيضا لخمسة . ولأن ذلك كذلك ، لا يجد المرء في بلاد المسلمين حرجا في أن يزور أحدا في وقست تناول الطعام ، أي كما يقول الأمريكيون جرب «حظك مع القدر » .

من كان مثلى وزوجتى ، مضيفا رسميا فى العالم الإسلامي يعرف أن المرء لا يستطيع أن يتوقع بدقة عدد من سيأتيه من ضيوف على مائدة العشاء فمن المحتمل أن يتخلف عدد

غير قليل من المدعوين عن الحضور ، بعد أن يكونوا قد أكدوا أنهم سيحضرون . ومن المحتمل أيضا أن يحضر عدد من الضيوف يزيد كثيراً عن عدد الذين وجهت إليهم الدعوة ما قد يسبب حرجا للمضيف و للضيوف على السواء .

بسبب مثل هذه المواقف ، التي تساهم في إظهار العربي في صورة المهمل ، كنا نتجنب بقدر المستطاع توجيه دعوة إلى تناول طعام العشاء جلوسا حول منضدة ، وفق ترتيب معين إلى نحو ٢٤ شخصا . وبدلا من ذلك ، كنا نفضل أن ندعو إلى تناول طعام العشاء في بوفيه مفتوح يصل إلى ٨٥ مدعوا ينتشرون على كثير من المناضد صغيرة الحجم موزعة بدون ترتيب تقريبا .

لذلك ، يعزى تخلف ضيف عربى عن تلبية دعوة إلى تناول طعام العشاء ، على الرغم من التأكيد المسبق بالحضور ، إلى أسباب كثيرة غير العقبات المرتبطة بالعمل . ومن ذلك على سبيل المثال أن يكون قد استقبل ضيوقا على نحو مفاجئ ، أو أن تصر زوجته على أن ليس لديها ما ترتديه من الثياب . إلا أن ما أصابني بدهشة ألجمت لساني ، كان اعتذار ضيف شرف مغربي عن عدم حضور حفل عشاء أقمته على شرفه ، لأنه لم يكن يشعر بجوع . وكان هذا فيها أعتقد أصدق أسباب الاعتذار .

ولقد كنت أنا وزوجتى نلبى جميع المدعوات التى توجه إلينا ، سواء أكانت دعوة من وزير أم من سائق سيارتى ، أم دعوة من أميرة أم من خادمتنا . وهكذا أوصى الرسول الله الله كان يلبى حتى دعوات العبيد ، ولم يجز رفض المدعوة إلا لسببين ، وهما أن تودى الدعوة إلى استدانة المداعى ، أو أن تكون لغرض التفاخر والمباهاة . ولذلك ، لم أشعر بحرج لرفض دعوات كثيرة وجهت لى لحضور حفلات زفاف ، لعلمى أن والد العروس يبغى المباهاة بحضورى كسفير .

\* \* \*

ومثلها ينظم الإسلام نواحى الحياة كسافة ، فإنه كمذلك ينظم آداب الطعام ، وهى مانسميه « إتيكيت»(٣٦) . والكثير من هذه الآداب مألوف لنا ، لأنها آداب معروفة على نطاق العالم كله ، بينها بعضها الآخر خاص بالمسلمين وحدهم ، اهتداء بسلوكيات أتاها الرسول على فعلا ، أو تنفيذا لتوصيات أوصى بها .

ففى بعض البيوت العربية، يستقبل الضيف بالتمور، ويساعده المضيف على خلع معطفه، ولا يتخذ مكانه في صدارة المجلس ما لم يصر المضيف على ذلك. وقبل تقديم

الطعام، يتيح المضيف لضيوفه أن يغسلوا أيديهم ، لأن المرء فى نهاية الأمر يأكل بيده . ويحول بعض المضيفين ، وبصفة خاصة فى المغرب ، الأمر إلى طقوس جميلة ، حيث يلتف الجميع حول حوض عليه صابون ، بينها يصب الماء للضيوف شخص غالبا ما يكون هو المضيف نفسه . ويتكرر ذلك مرة أخرى بعد أن ينتهى الضيوف من تناول الطعام . ويقوم المضيف بتعطير يدى الضيف عند انصرافه بهاء الورد أو ماء البرتقال .

وينظف بعض المسلمين أسنانهم بالسواك ، بعد الانتهاء من تناول الطعام . والسواك غصن صغير (سمكه حوال ١٥ مم) من خشب لين تماما . ولدى أنا أيضا سواك حصلت عليه في المدينة المنورة . ويمتاز بأن استخدامه لا يجتاج إلى ماء ولا إلى معجون أسنان .

لكى يستطيع المرء أن يتناول طعامه بيده ، يجرى تجزئة الطعام إلى قطع صغيرة تغنى عن الحاجة إلى السكين . ومع ذلك ، تقدم اليوم أدوات المائدة كاملة ، ولا يقتصر الأمر على تقديم ملعقة الحساء فقط . ولا تسمح التقاليد باستخدام أدوات مائدة مصنوعة من الفضة ، لا لكونها من مادة صنع النقود فحسب ، وإنها لأن أدوات المائدة الفضية ترف غير إسلامي بالنسبة لهم . ( وهو ما ينبغي أن يذكر به المرء بصفة دورية في مقار السفارات الإسلامية) .

## \* \* \*

عندما يقدم الطعام ، يأكل المرء مما يليه مباشرة من لحم أو حلوى أو فاكهة . ويهتم المضيف والجالسون بمجوار المرء عادة بأن يجد بطبقه كل ما لله وطاب . وكثيرا ما يملأ لى البحض طبقى بها لله وطاب ، دون اكتراث بمعارضتى الشديدة . ويخدم المره نفسه ، ويأكل بثلاثة من أصابع يده اليمنى ، هى الإبهام والسبابة والوسطى ، لأن الأكل بإصبعين أمر عسير جدا ، والأكل بكل أصابع اليد نهم مستهجن . وإذا لم يستسغ المرء نوعا من الطعام فله أن يتركه جانبا ولا يأكل منه ، وكان عمد على نفسه يفعل ذلك ، إذ كان لا يستسيغ الطعام الذي يحتوى على كثير من الثوم . ومن ناحيتى ، فإننى للأسف لا أستسيغ طعم الكمون . ومرد الأسف هنا أن فذا الصنف من التوابل دورا كبيرا في الشرق كله .

من اليسير على المرء أن يترك صنف من الطعام دون أن يتناوله ، عندما تقدم الوجبة بأكملها من المشهيات إلى الحلود دفعة واحدة . ولقد خبرت ذلك ، عندما دعائى الشيخ زايد آل نهيان إلى تناول طعام الغداء معه ، حيث كانت المائدة تبدو وكأنها تقوست تحت تأثير ثقل ما تحمل من طعام . وهو نفس ما حدث عندما كنت ضيفا على طعام الغداء يوم

عيد الأضحى ، على مائدة الملك فهد بمنى كها سلفت الإشارة . ومن طبيعتى أن أفقد شهيتى للطعام تماما عندما أرى أمامى ثهار الموز أو الحلوى ( تورتة بالكريمة) بجوار كبد مشوى أو دجاجة محشوة بالنقل ( المكسرات ) وريش ضأن مشوى . لذلك ، لم أتناول فى منى سوى بضع تمرات وقطعة خبز وثمرة موز ، وانحنيت نحو الملك المضيف وانصرفت .

وتبعا لآداب الطعام عندنا في الغرب ، يعد الانصراف فور الانتهاء من تناول الطعام إهانة بالغة ، حيث إننا نشأنا منذ الطفولة على ألا ننصرف من حول مائدة الطعام قبل أن يأذن لنا الأم والأب . ولكن الأمر يختلف تماما حسب الإتيكيت الإسلامي ، حيث يبدأ المضيف المسلم تناول الطعام (قبل ضيوفه ليثبت لهم سلامة الطعام وعدم خطورته) وآخر من يتوقف عن تناوله ، وهكذا يبقى المضيف ، حتى وإن كان ملكا ، آخر من يجلس بمفرده إلى مائدته ، ومن ثم ، فقد كان سلوكي سليا (٣٧) .

وربها يستطيع المرء أن يعترض بأننى كنت أستطيع على الأقل أن أجرى فى منى حوارا طيبا حول مائدة الغداء دون أن أتناول كثيرا من الطعام . حسنا ا ولكن هذا ليس من الإسلام فى شيء . فالمرء كضيف فى بيت مسلم يستفيض فى تجاذب أطراف الحديث قبل تناول الطعام ، ويتحدث قليلا جدا أثناء تناوله ، وينصرف بعد الانتهاء منه بقليل . ومن شأن هذا النظام أن يعطى للمضيف فرصة لتحديد طول الفترة التي يبقى فيها ضيوفه عنده .

إذا كنت قد تحدثت عن موائد عامرة بأصناف وكميات الطعام ، حتى لتكاد تتقوس من ثقله ، فإننى لم أقصد بذلك أن الإسراف ، وفي المقام الأول إلقاء الطعام في إناء الفضلات ، يمكن أن يكون سلوكا إسلاميا . بل إنه على العكس من ذلك تماما . فالمضيفون المسلمون من دبى حتى مراكش يعتبرون أن من واجبهم إكرام الضيف وتدليله . وعلى أى حال ، فهناك ، خلف الكواليس ، جيش كامل من العاملين ومن الفقراء مستعد لتلقى ما يتبقى من الطعام .

غثل الحفاوة البالغة بالضيف في الشرق مشكلة لمن يزوره من الرسميين الألمان ، لأن اللواقح المالية لجمهورية ألمانيا الاتحادية الغنية لا تسمح لمثليها .. سواء أكان رئيسا اتحاديا أم وزيرا أم مندوبا .. أن يرد المعاملة بالمثل . ولا يعود ذلك فقط إلى رقابة ديوان المحاسبات الاتحادي علينا ، وإنها هو أيضا نتاج لعملية وثيدة الخطبي للتحول إلى أقاليم ، ولإنساعة البيروقواطية ، وللفرز البروليتاري على نحو أفقدنا القدرة على أن نحتفل وأن نستضيف بكرم وحفاوة وأناقة .

ولقد قدم المغرب الفقير ، باستضافته مندوبي عالم المال بأكمله في موقمر الجات بمراكش في إبريل عام ١٩٩٤ ، المثل على مدى أهمية كرم الضيافة في التقاليد الإسلامية ، ولقد انصرف بعض المندوبين الغربيين ، يسيطر عليهم شعور بالخزى ، من ضيافة الأمير عمد ولى العهد الدى استضافهم استضافة ملوك في خيمة تغطى أرضيتها بُسُطٌ فاخرة ، قدمت لهم أثناءها ألعاب نارية .

#### \* \* \*

بعد وصف الكيفية التي يجرى بها تناول الطعام في العالم الإسلامي، يأتى الآن عرض للأطعمة التي يتناولها الناس هناك. والمطبخ الإسلامي، مثله مثل الفن الإسلامي، يتعرف عليه المره للوهلة الأولى على الرغم من تنوعه الشديد. ويرجع هذا التنوع الشديد إلى أن كل محموعة قومية ، من موريتانيا حتى بلوخستان ، لها وجباتها القومية الخاصة بها ، والتي تساهم بها في هذا المطبخ . وفي موسم الحج ، تتحول مكة إلى بوتقة يتحقق فيها انصهار مثلل لمطبخ إسلامي . ويتمثل القاسم المشترك في هذا المطبخ في سيطرة المطبخ التركي الذي يعد ، إلى جانب المطبخين الصيني والفرنسي ، أحد أشهر وأشهى ثلاثة مطابخ في العالم . ويمكن للمرء في الواقع أن يجدد درجة تأثر المطابخ القومية المختلفة ، كالمطبخ المصرى والسورى واللبناني ، بالمطبخ التركي .

تشترك كل هذه المطابخ في كونها مثالا جيدا للعادة التركية المتمثلة في بدء تناول الطعام بتناول عدد لا حصر له من «المشهيات» (المزة) سهلة الهضم، الباردة أو الدافئة، كالحضراوات، والسلاطة، والفواكه، والبطيخ، والكبد، والمخ، والزبادي، وورق العنب المحشو، وفاصوليا حراء، وسلاطة خيار. . . إلىخ، ولقد تبينت زوجتي أثناء جمعها وصفات (الأطعمة كثيفة العمل اليدوي) أن المشهيات تزيد على الوجبات الرئيسية في العالم الإسلامي بصفة عامة (٢٨).

لقد جرت العادة في بلاط الخلفاء والسلاطين والأمراء أن يقدم الطعام في تتابع ياتي الحساء في نهايته، ويجرى تناول قدح من شربات الفواكم بين الوجبات الرئيسية المكونة من السمك واللحم (٣٩). ولكن الأمر يختلف عن ذلك في العالم العربي اليوم، إذ يهاجم المره الضيف بأطباق متوالية من اللحم ظنا من المضيف أن طعامه يخلو عادة من اللحم.

يعلم الجميع أن الإسلام ليس دينا نباتيا . ولكن ربها لا يعلم إلا القليلون أنه عرم على المسلمين أن يأكلوا لحم الحيوانات التي لم تذبح وفق الشريعة الإسلامية . ولقد ثبت بالدليل

القاطع أن الحيوانات لا تتألم إذا سا ذبحت وفق كل من الشريعة الإسلامية والشريعة اليهودية أكثر مما تشألم عندما تقتل صعقا بالكهرباء، أو رميا بالرصاص، أو خنقا بالغاز، كها هو الحال في الغرب الذي يتصور أن أساليبه أكثر إنسانية. فوفقا للشريعة الإسلامية يذبح الحيوان راقدا وبسكين حاد جدا. ولتجنيب الحيوان الإحساس بآلام نفسية، لا بد من أن يغلى تغلية جيدة إلى أن يجين موعد ذبحه، وألا يتعرض لمشاهدة حيوان آخر وهو يلبح، وألا يشاهد حتى السكين وهو يُشحذ . بل إن من آداب الذبح في الإسلام، أن يخفى الجزار السكين خلف ظهره، وهو مقبل على الحيوان لذبحه . والجزار المدرب يقطع الحلق والمرىء وشرايين السرقبة بضربة سكين واحدة، حتى يغيب الحيوان عن الوعبى مرة واحدة، فينزف دمه تماما، ويسلم الروح بدون ألم (٤٠).

وبالنظر إلى كل ذلك، يُسمح للجهاعة اليهودية بألمانيا أن تُذبح ذبائحها وفق الشريعة اليهودية، بينها يمنع المسلمون من هذا الحق، وهو أمر يدعو إلى السخرية. وفي شأن ذلك، يقول القرآن ﴿ . . . فمن اضطر غير باغ ولا عاد فإن ربك غضور رحيم ﴾ (سورة الأنعام: الآية ١٤٥) . وتستنتج السلطات الألمانية من ذلك نتيجة «منطقية»، مؤداها أنها إذا منعت المسلمين من أن يلبحوا ذبائحهم وفق شريعتهم ، فسوف يضطرون إلى أكل لحوم حيوانات لم تلبيح وفقا لها . ولكن هذا التصور ينطوى على خطأ فادح في الحساب ، لأن اضطرار المسلم الذي ورد ذكره في القرآن ينطوى على محاولته دره خطر موت يتهدده جوعا . ومن ثم ، فالمسلم في ألمانيا مضطر إما إلى الاستغناء عن اللحوم بالأطعمة النباتية ، وإما إلى شراء اللحم من الجزارين اليهود .

يحذر القرآن من تحريسم ما أحله الله للناس من طعام : ﴿ قل من حرَّم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين ءامنوا في الحياة الدنيا خالصة ينوم القيامة كذلك نُقصِّل الآيات لقوم يعلمون ﴾ (سورة الأعراف - الآية ٣٢) . ومن ثم ، فإنه يحث على تناول منواد غذائية بعينها ، كاللبن والتمر والزينوت النباتية والأعناب والعسل الذي وصفه بأنه دواء ﴿ فيه شفاء للناس ﴾ (سورة النحل - الآية ٦٩) . ولذلك يضعه المرء في جميع الحلويات تقريبا في العالم الإسلامي ، كالبقلاوة على سبيل المثال .

يمكننى أن أذكر على وجه السرعة وجباتى المفضلة فى العالم الإسلامى . ففى المناطق الحارة ، يحتاج المرء إلى تناول الكثير من المشروبات التى تصل كمياتها إلى الترات يوميا ، وبصفة خاصة إذا كان المرء يعيش منذ عشرين عاما بإحدى كليتيه فقط . لذلك ، فإن أول ما يخطر ببالى من المشروبات هو اللبن باللوز ، والقرفة ، والزنجبيل ، والقهوة التركى ،

والشاى بالنعناع ، والقهسوة التي تقدم في أبهاء فنادق المشرق العربي كافة والتي يشعر المرء بأنه استعاد حيويته من جديد بعد أن يحتسي ثلاثة أقداح منها .

فى أول زيارة لنا إلى مكة ، فى عام ١٩٨٢ ، طلبنا فى أحد المطاعم إبريقا من القهوة ، كما هى العادة فى ألمانيا عند ما يتناول مجموعة من الأصدقاء القهوة معا . وكلما كرر النادل السؤال أكثر من مرة عن طلبنا بهدف التأكد، أرجعنا ذلك إلى مشكلات وصعوبات تتعلق باللغة . . وأخيرا ، أحضر لنا طائعا إبريقا يمنيا تقليديا مملوءا بالقهوة العربية . لكننا لم نتمكن ، بطبيعة الحال ، من احتساء كل ما به كاملا ، إذ شعرنا أن ضربات القلب راحت تتسارع بعد احتساء ما يعادل نصف قدح من الحجم الألماني .

كناعلى موعد مسع القدر ، عندما أتيسع لنا أن نشهد طقوس إصداد الشاى الأخضر بأوراق النعناع في ضاحية النخيل بواحة العطوف في جنوبسى الجزائر . وكنت قد ألقيت في عام ١٩٨٩ محاضرة في واحة بنى عزجون المجاورة ، حول عشر نقاط في العالم الإسلامي لا تروق لى ، وبعدها قضيت ليلتي وحيدا في كوخ وسط عدد من أشجار النخيل . وفي الصباح ، حضر مضيفي حاملا معه طعام الإفطار وعددا من الأقداح والعلب . وغسل الإبريق بهاء ساخن ، ثم غسل الشاى بهاء ساخن داخل الإبريق ، وتخلص بعد ذلك من الماء ثم أضاف أوراق النعناع والكثير من السكر والماء المغلي إلى الشاى . وراح بعد ذلك يصب الشاى في الأقداح من ارتفاع قدره حوالي نصف متر ، دون أن تهدر نقطة واحدة منه ولا أعتقد أن هناك طريقة أمتع من ذلك ليبدأ بها المرء صباح يوم جديد .

من بين أطعمة المسلمين التي أفضلها: الباذنجان المحشو والمقلى، وسلاطة الجبن الفرنسي، والدجاج المحشو بالمكسرات، وريش الضأن، والحميص، والكباب، والأرز الشرقي وبخاصة الباكستاني (الملكي يحتوى على كثير من القرفة والربيب)، والتبولة، والكسكسي الحلو، والعاشوراء، والمهلبية، وأم على.

ف ختام هذا الفصل، أريد أن أقص عليكم إحدى النوادر التي ترتب عليها أننا تناولنا وجبة طعام بالمجان. ففي عيد الميلاد عام ١٩٨٢، كنا نقيم في فندق شيراتون المدينة الذي يقع في المنطقة المسموح لغير المسلمين بارتيادها، ومن ثم يقيم به رجال أعيال غربيون. ولمذلك كان « جرسونات» الفندق الباكستانيون يعاملوننا على أننا رجال أعيال، وليس كمعتمرين. فكانت تحيتهم الودودة لنا ونحن في الطريق إلى تناول طعام الغداء « عيد ميلاد

سعيد». وكنت أرد عليهم التحية بود مماثل، قاثلا: « شكرا جزيلا، وبالمناسبة نحن مسلمون والحمد لله». وكاد يغشى على هؤلاء العمال الأجانب المساكين، خشية أن يجرى ترحيلهم إلى وطنهم.

وما لبث مدير الفندق أن حضر بعد دقائق معدودة، ليعتذر لنا رسميا عن الإهانة البالغة التى لحقت بنا من بعض العاملين لديه، وراح يرجونا أن نقبل تناول الطعام على نفقة الفندق كتعويض بسيط لنا عن هذه الإهانة . ولم يقتنع بإلحاحنا في التأكيد أكثر من مرة أننا لم نشعر أننا تعرضنا للإهانة . فالمسيح يحظى عندنا في الإسلام بذات الاحترام الذي يحظى بسه جميع الرسل والأنبياء . ولقد تبين لنا من هذه الواقعة أن معرفة بعض المسلمين بالمسيحية مشوهة ، كما هو الحال في معرفة بعض المسيحيين بالعهد القديم .

# الفصل السابع قدريون طموحون

لا يفتح بعض القراء الغربيين كتابا عن الإسلام إلا بعد أن يبحشوا في فهرست المحتويات عن كلمات مثل « قسمة » و «قدر» و «حسد » و « الحرب المقدسة » . وأنا لا أريد أن أخيب ظنونهم .

وكلمة اكسمت المنتشرة في اللغة التركية (يقابلها في العربية قسمة) بمعنى النصيب أو القدر يعرفها المرء ، في ألمانيا ، إن لم يكن من العمال الأتراك ، فمن كارل ماى ، والأصل العربي لهذه الكلمة هو فعل «قسم أى وزع أو قسم أقدار كل منا ، ويفضل المرء في العالم العربي التعبير عن هذا المعنى باستخدام لفظ أو كلمة المكتوب» ، وأصلها فعل كتب . وهي تعنى أن قدر كل إنسان « مدون » في كتاب كبير على غرار القرآن (اللوح المحفوظ) . وسواء أكان « مقسوما » أو « مكتوبا » ، فإن كل المسلمين على اقتناع بأنه ما من شيء يقع دون معرفة أو علم مسبق من الله العليم بكل شيء .

يقر كثير من المسيحيين أيضا بذلك ، ولكنهم لا يحبون مع ذلك أن يعترفوا بالنتيجة المحتمية التي لا بد من أن تترتب عليه ، وهي أن ما نفترض أنها إرادة حرة لا يمكن إلا بالكاد وصفها بأنها «حرة » . وأنا أعرف أن كثير ين من الفلاسفة المسلمين فكروا كثيرا في القدر وحرية الإرادة (١١) (أي ما إذا كان الإنسان مخيرا أم مسيرا) . ومن ثم ، فليس هناك من حرج في أن نقر بعجزنا عن إدراك الكيفية التي يثيب الله العادل أو يعاقب بها الناس على أفعالهم ، التي كان بمقدور الله العليم الرحيم القادر أن يمنعها . وبالمثل ، فإنه قليلا ما يقبل عقلنا أنه كان بمقدور البشر أن يحركوا سلسلة أصلية من الأسباب. ومن الأفضل أن نتبع نصيحة الرسول على إذا كنا لا نريد أن نحطم رءوسنا بالتفكير في مثل هذه الأمور ، إذ إنه يمكن حقا أن يؤدى التفكير فيها إلى تحطيم رءوسنا دون جدوى .

لقد صادفت في حياتي كثيرا من الأحداث المذهلة التي يمكن للمرء أن يلصق عليها بطاقة « قسمة » ، والتي تجعلني وغيرى من المسلمين نشعر بالسكينة والطمأنينة ، لأن الله القادر العليم يرعانا في السراء والضراء على السواء :

## عام ۱۹٤٤ :

أثناء الحرب الجوية الإستراتيجية في الحرب العالمية الثانية ، كنت أعيش في مدينتي أشافينبرج ، وكانت ذات حامية بها خمس كتائب من الجيش ، إلى جانب كونها نقطة التقاء للمواصلات ومنطقة صناعية . وابتداء من سبتمبر عام ١٩٤٠ ، راحت تتعرض لغارات جوية منتظمة تقريبا . وبعد أن انتزعتني صفارات الإنذار من النوم أكثر من لغارات الجوية ، وحرت أن أنام ، مرتديا ملابسي ، في مخبأ للحماية من الغارات الجوية . وكنت أذهب إلى المدرسة ، ومعى منونة الطوارىء ، والقناع الواقى من الغازات . وفي أحد الأيام ، تعرضت مدرستي للقصف ، وأصيب المخبأ الخاص بتلاميد فصلى .

وكنت قد قررت بالفعل ، عند سماع أولى صفارات الإنذار ، أن أنصرف ! ا ترى ما الذي كان يمكن أن يحدث ، لو أننى كنت في المدرسة في تلك الأثناء ؟ !

ونظرا لعدم وجود مدرسة أذهب إليها ، عملت على أن يكون بقائي بالمنزل مفيدا ، فرحت أستمع باستمرار تقريبا إلى إذاعة ا فيجارو ، التي كانت القوات الجوية الألمانية توجهها . وكانت مدينة أشافينبرج بالنسبة لهم مربع الخريطة ا ريتشارد تونى ١٠ . وهكذا ، صرت أعرف على وجه الدقة ما إذا كان ضروريا حقا أن أذهب إلى المخبأ أم لا .

وفي يوم ٢١ من نوفمبر عام ١٩٤٤، فاجأتني صفارة الإنذار، عندما قام سرب مكون من ١٥٠ إلى ٢٠٠ قاذفة قنابل أمريكية بدك المدينة بما يزيد على ألف قنبلة متفجرة، أتبعتها بقنابل حارقة. وترتب على ذلك تدمير المدينة وتحويلها إلى حطام بنسبة ٢٤٪. فلقد لقى مئات من الناس حتفهم، ودُمر تماما ١٩٠٠ منزل، بينما أصيب ألف منزل آخر بخسائر فادحة. ودكت المنطقة الواقعة على بعد ١٢ مترا فقط خلف منزلنا بقنابل متتابعة الانفجار، مع ما تتركه من حفر هائلة. ترى ماذا كان يمكن أن يحدث ، لو أن قاذف القنابل ضغط على الزر مبكرا بمقدار عُشر ثانية . . ؟!

#### عام ١٩٤٥ :

كان هدير المدفعية في منطقة الراين قد اعتادنا ، حتى تعودنا عليه وصار السكون يفزعنا . وكان رجال باتون يحاصرون مدينة أشافينبرج بعد ساعات معدودة من عبورهم الراين . وكان باستطاعتهم أن يدخلوا المدينة بسهولة ويسر ، لولا أنهم تركوا أنفسهم فريسة للخوف من بعض أفراد المقاومة الشعبية المتقدمين في العمر ، ومن بينهم أبى ، وبعض أفراد مخابرات النازى المغالين في إخلاصهم لزعيمهم . ورد الأمريكان على هذه المقاومة بحرب مادية بلا حدود .

ولما كان منزلنا يقع على الجبهة مباشرة ، فقد فررنا منه إلى «المجهول» . وأمضينا ، ومعنا كثيرون من جيراننا ، ١١ يوما وليلة في قبو عميق للبيرة يتبع بستانا يحمل اسما مثبطا هو « الهجوم الأخير » . وكانت أمى تطهو في منزلنا كل ليلة ملء إناء كبير من حساء الفاصوليا ، لأحمله دون أن تهدر منه قطرة واحدة إلى القبو ، تحت نيران قذائف المدفعية المتقطعة .

وكنت في طريقي، ذهابا وإيابا ، أتحدث مع جندي وحيد ، حفر خندقا بالقرب من منزلنا ليحتمى به مع مدرعته . وبينما كنت أمر بهذا الخندق ذات ليلة ، تبين لي أنه قد تحول إلى حفرة قنابل ، وأن الجندي قد لقى حتفه من جراء قصف موقعه بقنبلة زنتها ربع طن ، ألقت بها طائرة حربية من طراز ثاندربولت . (٤٢) ترى ماذا كان سيحدث ، لو أنني كنت قد توقفت لأتحدث معه فترة أطول ؟!

## عام ۱۹۵۰

فى ليلة عيد الميلاد ، تخلفت بسبب عاصفة ثلجية عن القطار الذى كان سيقلنى من شيئيكتادى بولاية نيويورك إلى مدينة نيويورك . وما كان لى أن أصل به حتى لو لم يحدث ذلك ، لأنه أصيب إصابة بالغة بصاعقة برق .

## عام ١٩٥١ :

تحدثت في موضع سابق من هذا الكتاب عن حادثة السيارة التي وقعت في مسيسيبي والتي ما كان لي من وجهة نظر الجراح - أن أنجو منها أصلا . وبعد أن أصبحت مؤهلا للسفر مرة أخرى ، بعد هذا الحادث ، سافرت بالقطار من ممفيس بولاية تنيسي إلى

واشنطون العاصمة ، وكنت أثناء رحلة القطار: أنكب على القراءة تارة ، وأومئ برأسى إلى الأمبام تارة أخرى ، وأتطلع عبر النافلة أحيانا . وذات مرة ، بينما كنت أشرع في التطلع عبر النافلة ، اخترقت «مصادفة » رصاصة طائشة ، أطلقت من بندقية صغيرة ، زجاج النافلة ، ومرقت على مسافة تقل عن بضعة سنتيمترات منى 11 ترى ماذا كان سيحدث ، لو أتنى كنت منكبًا على القراءة حينذاك ؟!

### عام ١٩٥٤ :

عندما كنت «مصادفة » ببنى سيمينار القانونيين ، عند باب النصر بمدينة ميونخ ، فى أحد أيام الأربعاء ، رأيت إحدى السكر تيرات تلصق إعلانا على الباب ، يشير إلى أن الأستاذ رودولف بوهلا ، أستاذ كرسى إجراءات القانون المدنى الجديد ، سوف يفتتح حلقة دراسية (سيمينارا) للإجراءات المدنية ، يشترط لحضورها الحصول على شهادة تدريب في إجراءات القانون المدنى بدرجة « جيد » ، على أن تقدم طلبات الالتحاق أيام الأربعاء ، من الساعة الثانية إلى الساعة الثالثة بعد الظهر .

ولقد كنت حاصلا على شهادة وحيدة بدرجة لا جيد ، وكانت لا مصادفة ، في إجراءات القانون المدنى . وبالنظر إلى ساعتى ، تبينت أن الوقت كان قد تجاوز الساعة الثانية بقليل . ومن ثم ، لم أكن الطالب الأول الذى يتعرف عليه الأستاذ بوهلا في ميونيخ فحسب ، وإنما صرت مساعدا معاونا له أيضا ، كما صرت فيما بعد مساعدا (معيدا) أساسيا .

وبطبيعة الحال ، كان لا بد من أن أعد رسالتى لنيل درجة الدكتوراه فى أحد موضوعات الإجراءات المدنية . وترتب على ذلك ، حصولى على منحة بحثية من مدرسة هارفارد للحقوق بمدينة كمبردج بولاية ماساتشوستس ، حيث حصلت منها على درجة الماجستير . ترى لو لم أذهب مصادفة إلى مبنى سيمينار القانونيين ذاك الأربعاء ، ماذا كان سيحدث ؟!

### عام ١٩٥٥ :

حضر امتحاني الشفهي «مصادفة» أبو علم قانون الإجراءات المدنية الألماني ، الأستاذ ليو روزينبرج . ولكوني معيدا في هذا التخصص ، استطعت بطبيعة الحال أن

أعرّف ، أفضل من الدارسين الأربعة الآخرين الذين يؤدون الامتحان معى ، ماهية الحكم الغيابي ، ومدى أهمية مفهوم موضوع النزاع فيما يختص بتغيير موضوع الشكوى ، وبقوة القانون ، وبالتقادم . وكان من نتيجة ذلك ، أن سمح لى ، وأنا الموظف تحت التمرين من خارج ميونيخ ، على سبيل الاستثناء أن أبقى بها .

## عام ١٩٥٩ :

تلقيت في إحدى عطلات نهاية الأسبوع دعوة من زملاء بمدرسة هارفارد للحقوق ، لحضور حفل يقام في مكان قريب من مسكنى . وأبلغونى أننى سأعشر عليه بعد مجمّعين فقط من المبانى السكنية ، في اتجاه ميدان هارفارد ، على مقربة من طريق ماساتشوستس . ولقد كان من اليسير التعرف على المبنى ؛ فهو مبنى كبير أبيض يشبه الفيل من حيث الضخامة .

وبالفعل ، كانت أصوات حفل تنطلق من مبنى رأيته أشبه بالفيل فى ضخامته . ولكنى ما لبثت أن تبينت أننى فى حفل آخر غير الذى دعيت إليه ، ولم يتركنى أحد أغادر الحفل ، بدعوى أنه لا يوجد على الإطلاق ما يمكن أن يسمى «حفلا خطأ » . وقيل لى : « أبق ، واحتفل معنا » !

ولقد كانوا على حق افهناك قابلت إليزابيث آن جريفيث ، التي تزوجتها بعد ذلك بستة أشهر . هل لو كنت قد ذهبت إلى الحفل الذي دعيت إليه أصلا ، كان سيصبح لي اليوم ابن أمريكي ؟!

### أعوام ١٩٦٠ \_ ١٩٦٠ :

كنت مرتبطا حقا بالجزائر بعلاقة قدرية ، على نحو غريب متكرر ، كما سبق أن أشرت في فصل « دروب فلسفية إلى الإسلام » .

### فبراير عام ١٩٧٦ : -

فى التاسع والعشرين من يناير ، عرضت إيفا كامبيانو ، بمصاحبة رباعي إدوارد ميلكوس ، باليه عصر النهضة في مسرح ألبرتينا بفينا. ولقد دُفعَت بلبين أوتس. العازفة التركية في مرحلة الامتياز ، بالمعهد العالى للموسيقي والفنون التشكيلية - إلى مشاهدة العرض على الرغم منها . فلم يكن لديها رغبة في ذلك على الإطلاق ، (ولذلك جاءت متأخرة) . ولقد أرغمت أنا أيضا على مشاهدة العرض من جانب كورت بيترز الصحفى الكولوني . وبدوري ، لم يكن لدى على الإطلاق رغبة في مشاهدته ، (ولم أكتب نقدا حوله) . وبعد عام واحد من العرض ، تزوجنا . . بلبين وأنا !! فماذا كان سيحدث لو لم يذهب أي منا لمشاهدة هذا العرض ؟ !

#### مأرس عام ۱۹۷۲ :

على الرغم من أن الحياة في فينا تعجبنى ، ومن أن محادثات حلف شمالى الأطلنطى وحلف وارسو حول إزالة الأسلحة من أوربا الوسطى كانت تمثل لى يوميا جولة جديدة مثيرة في لعبة الشطرنج ، فقد طلبت نقلى بعد ثلاث سنوات ونصف من العمل فيها ، وفي يناير من عام ١٩٧٦ ، عرض على مدير شئون العاملين بوزارة الخارجية منصب السفير في جدة . وكان ذلك قبل الفورة النفطية منصبا شاقا جدا ، حيث لم يكن هناك طبيب أسنان بعد . وكانت زوجتى الأمريكية قد توفيت في العام السابق . . فهل كان بوسعى كأعزب أن أحتمل الحياة هناك ؟ ولأننى أشعر بخوف شديد أمام الواجب ، فقد قبلت المهمة .

أجريت لى فى ذات اليوم اختبارات تحمَّل مناخ المناطق الحارة ، واتصلت بسلفى فى المنصب ، ودرست ملف البلد ، واشتريت ملابس ملائمة لطقس المناطق الحارة . وبعد الا يوما ، أوصى مكتب الخدمات الصحية بوزارة الخارجية ، استنادا إلى نتائج التحاليل المعملية ، بإجراء تحليل لبولى ، نظرا لوجود كرات دم بيضاء به .

ولو أننى كنت أعير أمر صحتى قدرا أكبر من الاهتمام ، لكنت قد أدركت أن جميع المحتبارات قدرتي على تحمل مناخ المناطق الحارة ستؤدى إلى نفس النتيجة ، دون التوصية بإجراء المزيد من الاختبارات . وعندما ذهبت إلى العيادة الخارجية لمستشفى فينا الجامعي ٢ ، لأطلب إجراء الاختبار بسرعة ، إذ ينبغي أن ١ أرحل إلى جدة على عجل ٢ ، التقيت امصادفة بإخصائي الكلى ، دكتور بول شميت دينست ، الذي لم يكن على الإطلاق في عجلة من أمره ، فراح يجرى لى فحوصا أكثر تعقيدا . وبعد أسبوع ، أجريت لى يوم ٢٣ من مارس جراحة لاستئصال الكلى اليسرى ، بسبب إصابتها بورم سرطاني من نوع خطير ، لدرجة أنني ما كنت لأبقى على قيد الحياة عاما آخر ما لم تجر الجراحة .

بعدنصف عام من مباشرة عملى فى بلجراد وليس فى جدة عدت إلى فينا لإجراء فحص للمتابعة . وكانت نتيجة تحليل البول مذهلة ، إذ كان ما يزال فى البول كرات دم بيضاء ، وإن كان عددها قد انخفض إلى النصف . وتبين لنا أن الطبيب اكتشف الورم السرطاني استنادا إلى أعراض ليست من بين أعراضه على الإطلاق !!

ولولم أطلب نقلى من فينا ، لما عرض على منصب فى منطقة حارة . . . ولو لم أقبل هذا المنصب ، مناكنت ذهبت لإجراء الفحوص . . وماكنت التقيت بالإخصائى . . وماكنت كتبت هذا الكتاب !!

\* \* \*

هذه الوقائع الدرامية ، والأقل منها في دراميتها ، لا تؤكد شيئا ، وإنما تبين كل شيء . فهي علميا ليست شيئا ، ولكنها على المستوى الشخصى كل شيء . إنها لا تؤكد شيئا ، لأنها وقائع شخصية جدا تعكس سلسلة من الأسباب والنتائج التي تدل على تدخل الله في تسيير الأحداث . فهل نعلم حقا أن «واقعة حظ»غير عادية قسمة على تدخل الله ظ ، وأن «واقعة سوء حظ» غير عادية قسمة على تعلي لنا الحظ ، وأن «واقعة سوء حظ عير عادية قسمة علي الله علي حقيقيا؟!

بالمثل ، تبين لى الأحداث المشار إليها كل شيء . ففيها يكمن إحساسى الشخصى بالأمان ، بسبب رعاية الله لى . وربحا يؤدى هذا الشعور إلى القدرية (أى الاستسلام للقدر) . ولكن لا ينبغى . ولن يحدث أيضا ـ أن يستطيع المسلم ، عندما يتبين له ذلك ، أن يدرك مشيئة الله في كل ما يقع له من أحداث مقبلة . ومن ثم ، فإنه يكن أن يكون قدريا فقط في مواجهة حدث وقع بالفعل ، وبالتالي يجب أن يقبله ، وهو سيقبله ، دون أن يحلق شعره ، أو يلطم الخدود ويشق الجيوب ، كما يفعل البعض .

لا يعنى هذا أن المسلم قدرى فيما يختص بالمستقبل ، أو أنه يجوز له أن يتواكل فى أمر من أموره . بل ينبغى عليه النقيض من ذلك : أن يكون عضوا نشطا فى جماعة : ﴿ولتكن منكم أُسّة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون ﴾ (سورة آل عمران ـ الآية ١٠٤) ، وكذا : ﴿ يؤمنون بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون فى الخيرات وأولئك من الصالحين ﴾ (سورة آل عمران ـ الآية ١٠٤) . فهل هذه دعوة إلى القدرية ؟ ا

إننا على معرفة تامة بهذه القضية ، من خلال نظرية " المادية التاريخية او المادية

الجدلية ، لزمن الشيوعية الغابر. فوفقا لتعاليم ماركس إنجلز ، التي كانت تتسم بالقدرية الشديدة ، يتحرك التاريخ وفق قوانين جدلية لا مفر منها إلى غايتها ، وهي مجتمع بلا طبقات ، ومع ذلك ، لم يتوقف لينين ولا تروتسكي ولا ستالين ولا عناصر الصف الخامس عن العمل من أجل « بناء الشيوعية » .

لقد فسر رسول الإسلام ﷺ هذا الأمر في صيغة بسيطة بقوله: «اعقلها وتوكل » ، أى أن على المرء أن يعقل ناقته وأن يترك ما بقى لله ، ولقد تسلحت بهذا اليقين حينما كنت بالجزائر ، دون أن أتوهم للحظة واحدة أننى أستطيع بمسدس أن أطيل حياتي ولو لشانية واحدة إذا حان أجلى ، وكنت دائما شديد الاقتناع بأن الرصاصة التي لم تصبئى ، لم تكن تمثل خطرا بالنسبة لى أيا كانت درجة قربها منى .

أثناء عملى مديرا لمعلومات حلف شمالى الأطلنطى (١٩٨٣ ـ ١٩٨٧)، عادت مسألة اتخاذ تدابير لحماية النفس تفرض نفسها من جديد، عندما أخبرتنى مصادر وجهات مختلفة عديدة أنها تخشى أن ألقى المصير الذى لقيه زميلى السابق فون براوغيل، الذى راح ضحية عملية اغتيال. ولقد خبرت منذ ذلك الوقت كل الإجراءات المعروفة لحماية الشخصيات الرسمية، بما يمكن أن يقترن بها من إجراءات روتينية ومن مضايقات. وكنت فيما مضى أشفق على من يُسمون الشخصيات المهددة بالخطر، بببغى على أن أمارس بنفسى الأعلب سيرك الأمن المناهم عرياتهم الشخصية. والآن، ينبغى على أن أمارس بنفسى المعددة بالحاب سيرك الأمن المناهم عرياتهم الشخصية المناهم سيرك الأمن المناهم على المناهم الشخصية المناهم سيرك الأمن المناهم الشخصية المناهم ا

ونظرا لتحولى من استخدام مسدسى ( والتر ٢٠, ٧) إلى استخدام مسدس سيدات بسبب تطور وسائل العنف ، قام مدرب الرماية فى فرقة مقاومة الإرهاب البلجيكية بتدريبى على استخدام مسدس ٩ م (هيكلر وكوخ ٧ م ١٤) فى أوضاع مختلفة . . وقوفا ورقودا . . فى الليل وفى النهار . . باليد اليمنى وباليد اليسرى . . وبأنواع اللخائر كافة ، للدفاع عن النفس . وكان التركيز الضرورى فى وضع الرماية يستنزف قواى البدنية تماما .

كان يتحتم على أن أنجز ، بالتوازى مع التدريب ، العمل الذهنى فيما يختص بتصور جميع السيناريوهات المحتملة لهجوم أتعرض له ، وردود الفعل السليمة لها . وفى حالات الضرورة ، يكون رد الفعل المؤكد: لا شيء . وكلما تحسنت النتائج التي أحققها في الرماية وفي إصابتي للهدف ، كان يساورني شك دائم في جدوى كل هذا أجهد الذي أبذله . فهل يعني هذا أنني قد أكون قدريا بالمعنى السلبي للكلمة ؟

لا يمكن للمرء أن يتحدث عن القدرية في العالم الإسلامي ، دون أن يتطرق الحديث إلى ظاهرة الحسد ، الذي لا يشك مسلم في وجوده . أما في الغرب ، فيفضل المرء أن يتحدث كطبيب عن تأثيرات الفسية » ، وكد الهيبي » عن الإشعاع خبيث » ، وكعالم نفساني عن التنبؤات تتحقق ذاتيا » بحظ عاثر .

إننا نصادف بطبيعة الحال حالات ملموسة للحسد ، ومن الخطأ علميا أن نتعجل فنستنتج من ذلك أن الحسد مجرد وهم . ومن الخطأ أيضا أن نتصور أن المرء لايلاحظ الحسد في مواضع أخرى ، لا لسبب إلا لأنه كفيف غير مبصر .

لقد شاهدت في تركبا ، على سبيل المثال ، طبقا غاية في الجمال وهو يتحطم فجأة في المطبخ ، أثناء زيارة إحدى القريبات ، دون أن يتعرض لأى تأثيرات خارجية . ولكننا لا نستبعد أن تكون هناك تأثيرات داخلية . فمن المحتمل أن يكون الطبق قد تحطم بفعل توترات داخلية في بنيته ، أو بسبب ذبذبات زائدة . ولكن ألم تُبدهذه القريبة ، المعروف عنها حسدها إعجابها الشديد بهذا الطبق الجميل ؟! ربما يكون قد فاتنا أنذاك أن نقول « ماشاء الله » ( بمعنى أن الله قادر على حفظه ) .

للأسف الشديد لم ينجح الإسلام بعد في فرض جوابه (رده) الصحيح على هذه المشكلة ، وهو اللجوء إلى الله ، في العالم الإسلامي . فما يزال كثير من المسلمين يلجئون علانية إلى السحر كعلاج ممكن ، بدلا من قراءتهم للمعوذتين في القرآن ، وبصفة خاصة سورة الفلق (السورة ١٦٣):

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ قل أعوذ برب الفلق \* من شر ما خَلَق \* ومن شر غاسِق إذا وَقَب \* ومن شر غاسِق إذا وَقب \* ومن شر حاسد إذا حَسَد ﴾ (٤٣).

وما هو أسوأ من ذلك ، أن بعض المسلمين يلجئون إلى استخدام هذه السور في أعمال السحر ، وفي عمل التعاويذ ( الأحجبة ) ، حتى إن قول لا ما شاء الله المذكور في القرآن يستخدم على نحو مرتبط بالخرافات . ولا يستطيع المرء أن يتخيل إلى أى مدى تسعى بعض النساء المسلمات إلى أعمال السحر . ففي أسواق المدن المغريبة ، مثل فاس ، يوجد كثير من المحلات التي تبيع فقط مستلزمات أعمال السحر : كالزيوت والعصائر ، وأنواع من البودرة ، وسحالي مجففة ، وحتى عرائس تستخدم في أعمال الريف سحر لإيذاء بعض الناس ولإشعال الحب في قلوب آخرين . وتشتهر قبائل الريف بممارسة هذا الفن الأسود ، وإن لم تكن منفردة وحدها بذلك .

لم تكن زوجتى تستطيع ، ونحن في المغرب ، أن تمنع خدم المنزل من خلط بعض المواد وحرقها قبل وبعد الحفلات الموسيقية (كونشرتو الهارب) التي تعزف فيها زوجتي على الهارب . وكانوا يفعلون ذلك قبل الحفل لحماية يديها وآلتها الموسيقية من شر الحسد، وبعد الحفل لحمايتها ﴿ من شر صاسد إذا حسد ﴾ . وكانوا يحرصون أشد الحرص على إخفاء هذه المواد عني .

إن من يريد التهكم على هذا السلوك ، عليه أن يثبت أن الناس في الغرب لا ينزعون إلى اللجوء إلى أعمال السحر ، بدءا بقراءة الطالع والأبراج ، لمواجهة مشكلات حياتهم.

#### \* \* \*

نخلص مما تقدم إلى أنه لا يجوز للمسلم أن يكون قدريا أو سلبيا وإلى أنه ينبغى عليه أن يسعى جاهدا من أجل الخير في هذا العالم . وهذا السعى ، هو أولى وأرقى معانى كلمة « جهاد » التي يهوى بعض أدعياء الاستشراق ترجمتها إلى « حرب مقدسة » !!

كانت هناك أيضا حروب دائمة باسم الإسلام للدفاع عنه ، تكتيكيا أو إستراتيجيا . وإلى يومنا هذا ، يستطيع رئيس دولة إسلامية أن يمنى النفس بعمل الكثير لتلبية دعوة الجهاد . فعندما تتفاعل الأرواح على نحو آخر تزداد القدرة على التضحية ، خاصة وأن الشهداء الذين يسقطون في الكفاح في سبيل الإسلام مثواهم الجنة . ويعلم الجميع الإمكانية السياسية التي تكمن في هذه الحقيقة . ولقد حاول صدام حسين أن يستخدمها في حرب الخليج . بينما لا يدعو التلفزيون التركي من يلقى حتفه شهيدا إذا يستخدمها في عرب الخليج . بينما لا يدعو التلفزيون التركي من يلقى حتفه شهيدا إذا كان الأمر يتعلق بمن يقتل من أفراد حركة الانفصال الكردية ، مدنيا كان أم عسكريا .

إن أقل الناس قدرية ، وأكثرهم نشاطا في سلوكهم ، هم أتباع ما يسمى بالحركات الإسلامية ، مثل الجبهة الإسلامية للإنقاذ بالجزائر ، الذين ينشطون من أجل التمكين السياسي لإسلام راديكالي متشدد في أوطانهم . وتسعى الغالبية العظمى من المسلمين من الشباب ومن المثقفين ، ومن حملة الشهادات العلمية في العلوم الطبيعية ، بحماسة شديدة إلى تطبيق ما تنص عليه الآية ١٠٤ من سورة آل عمران ـ السالف ذكرها ـ تطبيقا صارما .

لقد عايشت ذلك بنفسى في الجزائر في الفترة من عام ١٩٨٧ إلى عام ١٩٩٠ . ويبدأ الأمر غالبا بمحاولة أحد الأبناء ليس بالضرورة الأكبر سنا ـ فرض تصوراته عن الأخلاق الإسلامية على أسرته ، وإرغام شقيقاته على ارتداء الحجاب . ولذلك ، نادرا ما توجد بالمدارس فتيات لا يرتدين ملابس إسلامية . وحتى هؤلاء الأخيرات ينصحهن آباؤهن وأمهاتهن بارتداء الحجاب ، مجاراة للاتجاه العام السائد ، حتى تزداد فرصهن في الزواج . وهكذا يتصاعد هذا الاتجاه في الشارع وفي المدارس.

ولقد شاهدت مرة في بوزاريه شابا يبصق أمام امرأة سافرة وهو يردد ا أعوذ بالله ، كما لو كانت شيطانا . وكذلك ، رفض الطلاب فجأة الإقامة مع الطالبات في مبنى سكنى مشترك ، حتى وإن فصلت بينهما طوابق المبنى . كما رفضوا أيضا تناول الطعام معهن في مطعم الجامعة ، دون فصل حاد بين الرجال والنساء .

ويأتى بعد ذلك ، من منطلق الجهاد ، إشاعة الفضيلة في الحياة العامة . فالشاب المسلم يشعر في كل مكان كما لو كان ما يزال في عصر الجاهلية . ومن ثم ، فإنهم يرون أن واجبهم هو تحويل ما يرونه مجتمعات الجاهلية الجديدة إلى مجتمعات إسلامية عبر حرب أهلية يرونها مشروعة ، أو أن يهاجروا داخليا كما حدث في عصر الرسول على المسول المسو

ابتداء من عام ١٩٨٨ ، قام مسلمون حديثو العمر في الجزائر بفصل أسلاك هوائيات (إريال) استقبال الإرسال التلفزيوني في الأبنية الكبيرة لمنع الناس من مشاهدة برامج وأفلام فاضحة . وهم يطلقون على هذه الهوائيات اسم الهوائيات الشيطانية . وقام آخرون بتحطيم قوارير (زجاجات) الخمور في البارات ، وبتمزيق لوحات فنية بمحال بيع التحف لتصويرها نساء غير محتشمات ، إذ يرتدين ثبابا خفيفة .

كان هؤلاء الشباب يتسمون بالجدية والمثالية في تعاملهم مع الأمور. وكانوا يكافحون ، في ظل ظروف تكتنفها مخاطر وتضحيات شخصية هائلة ، من أجل عالم أفضل يقوم على مبادئ الإسلام ، خال من الاستغلال ، ومن الفساد ، ومن الامتيازات ، ومن البذخ والترف ، ومن الدعارة والمخدرات. ولكنهم ارتكبوا خطأ وحيدا، إذ خالفوا أمرا أصيلا وجوهريا في الإسلام ، ألا وهو عدم الإكراه في الدين ، كما جاء في الآية ٢٥٦ من سورة البقرة : ﴿ لا إكراه في الدين قد تبيّن الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استسمك بالعروة الوثقي لا انقصام لها والله سميع عليم . ومن ثم ، فإنهم أحلوا النفاق العام محل القيم الأخلاقية العامة . ولقد وقعوا إلى جانب ذلك فيما وقع فيه بعض المتزمتين قبلهم ، إذ وحدوا في شخص واحد أشخاص المدعى والقاضى ومنفذ الحكم ، فسلكوا بذلك مسلكا ثيوقراطيا . فاشيا .

لقد تجاهلوا أنه في ظل كيان دولة منظم ، يصير الفرد مسئولا فقط في حدود مسئوليته الشخصية عن الدعوة إلى المعروف والنهى عن المنكر . فالوالدان مسئولان عن ذلك في أسرتهما ، والمدير في مؤسسته ، ورئيس الجامعة في جامعته ، ورئيس اللولة في دولته .

لا يمثل هؤلاء المسلمون الإصلاحيون الشبان خطرا على أوربا ، وإنما على حكومات بلدانهم . لقد شاركت ، بناء على دعوة من المجلس الأعلى للشئون الإسلامية في مصر ، في مؤتمر عقد بالقاهرة في الفترة من ١٩ إلى ٢١ من يناير عام ١٩٩٣ ، لمناقشة هذا الخطر على وجه التحديد . وكما هي العادة ، كان المشاركون هم وزراء الشئون الإسلامية ومفتى الديار في كل الدول الإسلامية تقريبا ، أي من المؤسستين اللتين اغترب عنهما الشباب المسلم بقوة في الأونة الأخيرة . ولقد نسى المنظمون أن يدعوا إلى المؤتمر ممثلين لهذا الشباب ، وخصوصا متحدثين عن الإخوان المسلمين . وبذلك ، والى المؤتمر جزءا من المشكلة ، بدلا من أن يكون أداة للمساعدة في حلها .

وعلى الرغم من كل الانتقادات ، فإننى أتمنى لبعض المجتمعات فى الغرب شبابا قادرا على إحداث بعث أخلاقى ( هل ينبغى أن أقول « تحول» ؟ ) بماثل لما حدث فى مجتمعات إسلامية ، ومستعدا للتضحية فى كفاح ضد حكم استبدادى فاسد.

## الفصل الثامن عــن حـــب المـــال

ينطوى مثل تركى على ما يعنى أن الصداقة والمال لا ينسجهان ، مثلهها في ذلك مثل الماء والزيت ، فيا هي إذن العلاقة بين الإيهان والمال ؟ هل ينسجهان ؟ نعم . . فضريبة الثروة والمال ( الزكاة ) في الإسلام هي أحد أركانه الخمسة ، ومن ثم فإنها عبادة مفروضة (٤٤) .

ولعل المرء يسلاحظ الذكر المتكافئ ، الوارد في الآية ٢٧٧ من مسورة البقرة : ﴿ إِن اللَّين المنواوعملوا الصالحات وأقامو الصلاة وءاترًا الزكاة لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولاهم يجزئون ﴾ . فكما أن الصلاة تقضى على غرور الإنسان ، وكما أن الصوم يهذب النفس ويقاوم شهوات الإنسان ، فإن إخراج الـزكاة يقهر بعضله وشحه ، فضلا عن أنه يكبح التفاوت الهائل بين المدخول المادية للناس . لـذلك ، تفرض الضريبة (الـزكاة) بنسبة التفاوت الهائل بعد مرور سنة .

ويندرج تحريم الربا في الإسلام تحت الوسائل التي تحقق ذات الهدف ؛ إذ إنه يحول دون تراكم أو تكوين رءوس مال بدون جهد .

كثيرا ما يجد المرء أن النزكاة تترجم خطأ في كتابات المستشرقين على أنها الصدقة أو فضريبة الصدقة » (وهو ما ينطوى على تناقض). فالصدقة يؤديها المسلم طواعية بإرادته الحرة تماما، لأن الإسلام يحض على الإحسان. أما الزكاة فضريبة معلومة مفروضة ، يحق للدولة المسلمة أن تتلقاها ، بل وأن تجمعها حتى تستطيع أن تفي باحتياجات بعينها ، فصلها القرآن في الآية ، ٦ من سورة التوبة : ﴿ إِنها الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليها والمؤلفة قلوبهم في الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم ﴾ . فالدولة المسلمة ، تتلقى أو تجمع الزكاة لإنفاقها على رعاية الفقراء والمساكين، وحديثى العهد بالإسلام ، وعابرى السبيل ، والمدينين والمسجونين تنفيلا لعقوبة ، والإنفاق على أعيال الإدارة والدفاع ، ﴿ وفي سبيل الله ﴾ ، أي في العمل من أجل إعلاء شأن الإسلام والعمل على نشره .

الزكاة فى الإسلام ، الذى يرى نفسه دينا ودولة ، عنصر بناء حيوى . فحينها امتنعت بعض القبائل العربية عن أداء الزكاة ، بعد وفاة الرسول على ، حاربهم خليفته الأول أبو بكر على أنهم مرتدون .

ولكن ما هو إذن موقف المسلم في الغرب من الزكاة ؟ هل يسقط عنه التكليف بأدائها ، لأنه يؤدي ضرائب عن أجره ودخله وثروته إلى دولة غير مسلمة ؟

طالما أن الدولة الغربية لا توجه أى " ضريبة كنسية " لخدمة طوائفها الإسلامية ، ومن ثم فإنها لا تحقق هدفا مهما من أهداف الزكاة في الإسلام ، وهو إعلاء شأن الإسلام ونشره ، لذلك ، فلقد انتهيت إلى أن أؤدى زكاة إضافية إلى مؤسسات إسلامية أختارها ، وبصفة خاصة في ألمانيا ، بحيث تكون حريصة كل الحرص على أن تنفق المال في مصارفه المحددة ،

و إلى جانب ذلك ، فإننى أتنازل عن حقوقى كمؤلف لدور النشر الإسلامية ، سواء فى ألمانيا ، أو الولايات المتحدة ، أو الجزائر، أو المغرب ، مساهمة منى فى العمل من أجل إعلاء شأن الإسلام وانتشاره ، أى مساهمة منى فى العمل ﴿ في سبيل الله ﴾ .

ويؤدى الكثيرون من العمال الأجانب المسلمين فى ألمانيا الزكاة ، وليس أدل على ذلك من وجود مئات المساجد والمراكز الثقافية الإسلامية بها . ويوجد بالمساجد أماكن لتلقى الزكاة التى تؤدى مرة واحدة فى السنة . وعادة ما يكون المبلغ المجمع كبيرا بها يمكن من تخطيط الميزانية على نحو أفضل .

ويتلقى بعض المساجد فى ألمانيا ، بطبيعة الحال ، « بترودولارات » ( دولارات نفطية ) . وأيا كان مصدرها ، سعوديا أو إيرانيا أو ليبيا ، فإنها تترك تأثيرا خاصا يرتبط بمصدرها .

ولقد كان من الممكن التغلب على كثير من المشكلات المالية ، التى تواجه الطوائف أو المجموعات الإسلامية في ألمانيا ، لو أنها اتبعت نظاما كفئا للضرائب ، كذلك المطبق في حالة الضرائب الكنسية المسيحية واليهودية . ولكن ذلك قد يؤدى من الناحية الأخرى إلى بروز مشكلات سياسية أكبر منها ، تحل محلها ، من قبيل : الرقابة على الأموال وتوزيعها في مجتمع متعدد الثقافات .

من هنا ، كان فخرى واعتزازى بالمسلمين الأندلسيين الملتفين حول الأستاذ عبد الرحن مدينه موليرا ، الذين نجحوا ، بفضل مساندة وتشجيع رجاء (روجيه ) جارودى المتحمس دائها ، في عام ١٩٩٤ ، وبعد توقيف دام ٢٠٠٠عام ، في بناء مسجد في قرطبة بدون مساعدات مالية أجنبية . ويبعد موقع هذا المسجد مائة متر فقط من موقع مسجد قرطية

القديم الكبير . ويتمتع هؤلاء المسلمون سحق الدعوة إلى الصلاة بأذان ينطلق من منارة المسجد. ليس هذا فحسب، بل إنه يرتبط أيضا مع «جامعة ابن رشد الإسلامية بالأندلس» ، التي افتتحت في نهاية أغسطس عام ١٩٩٤ . ولعل استقلال مسلمى الأندلس عن الدولارات النفطية يكون نموذجا يحتذ يه المسلمون في ألمانيا .

#### \* \* \*

ولكن ماذا يفعل المسلم لكي يحافظ على ثروته وينميها ؟

يرتبط هذا السؤال أيضا بمشكلة « البخل » . ويقودنا على الفور إلى ذكر تحريم قرآنى مزدوج ، يحرم على المسلم في العالم الرأسيالي أيضا أن يقامر أو يضارب بالمال أو أوراق الياناصيب لتحقيق أرباح بالمضاربة ، كما يحرم عليه أيضا الإقراض بفوائد، لأنه ينبغى عليه أن يكسب عيشه بعمله هو ، وبها يتحمله هو أيضا من مخاطر .

إن إشكالية سوق رأس المال المشار إليها إشكالية معقدة ، وبصفة خاصة لأن الدول الغنية « الأثند إسلامية » في هذا العالم لا تستحى أن تودع أموالا طائلة هائلة في بنوك الغرب التي تتعامل بالربا ، كما أنها ذاتها تسعى إلى عقد صفقات مصرفية على أسس ربوية .

لذلك ، دارت في لقاء للمسلمين الناطقين بالألمانية عقد في آخن في ديسمبر عام ١٩٨٦ مناقشات جادة حول مفهوم الربا المحرم بنص الآية القرآنية ٢٧٥ من سورة البقرة ، سعيا إلى فهمه . ولقد لخصت رأيي آنذاك في أن مفهوم الربا ، الوارد في القرآن وفي أحاديث الرسول على ، ينصب حسب أصله التاريخي على الفائدة الربوية التي تفرض استغلالا لحاجة المقترض وللضائقة الاقتصادية التي يمر بها . ومن ثم ، فإن من يقترض من البنك الألماني لشراء سيارة ثانية ، لا يتعرض لاستغلال من جانب البنك . وأشرت أيضا إلى أن المدخرات غالبا ما تعوض فقط الحسارة الناجمة عن التضخم ، وإلى أن المدخر يعوض ما يفقده من ربح (كان من المحتمل أن يحققه من استخدام آخر لرأسهاله) بها يحصل عليه من فائدة على مدخراته .

ومع أننى لم أكن الوحيد الذي يتبنى هذا الرأى ، فقد كان رد الفعل له سلبيا ، إذ تمسك معظم اللين شاركوا في المناقشة بالمفهوم الأصولي للربا ، الذي يرى أن تحريم الفائدة مجرد شكل خاص من التحريم الشامل للربا (٤٠٠) .

ما ذا يفعل المسلم الألماني إذن بمدخراته ؟ فعلى الرغم من الجهود المضنية التي بذلها الدكتور أيوب ( أكسيل ) من معهد الاقتصاد الدولى في كولونيا ، فإنه لا يوجد في ألمانيا بعد مؤسسة مالية إسلامية . وهذا أمر لا يثير الدهشة على الإطلاق ، عندما يتابع المرء

الصعوبات التى ما تزال تواجه باكستان فى سعيها إلى إقامة اقتصاد بلا فوائد . فكيف تجمع شركة رأس المال دون فائدة ؟ كيف إذا كان ذلك سيقترن بمخاطر كبيرة لرأس المال ؟ كيف يعمل تخصيص الموارد بدون فائدة كمعيار للربحية ؟ كيف يهارس البنك المركزى سياسة نقدية غير دورية فى غياب الفائدة كأداة ؟

إن الحل لا يمكن أن يكون في طلب مسلم ألماني من البنك الذي يتعامل معه أن يفتح له حسابا ادخاريا بدون فوائد ، لأن هذا طلب من شأنه أن يهدم النظام المصرق بأكمله . وسيكون رد موظف الشباك المتوقع استنادا إلى خبرته هو : « أولا : إننا لم نفعل هذا على الإطلاق من قبل ، وثانيا : إننا كنا نفعل دائها شيئا آخر ، وثالثا : إن هذا سيكون سابقة يستند إليها أي شخص » .

إن محاولة إيجاد حل من هذا القبيل تعنى ببساطة أنه من الخطأ محاولة أسلمة نظام اقتصادى عن طريق إلغاء الفائدة . فإلغاء الفائدة يمكن داثها أن يكون مجرد جزء من عملية تغيير عميقة ناجحة متعددة الجوانب، لتقليص الرآسمالية كنظام (٤١) ، أو لتعديلها حتى لا تعارض النظام الإسلامي .

إن المشكلة تظل قائمة حتى في حالة التوصيل إلى نظام لحسابات ادخارية بدون فوائد، لأن أصحاب مثل هذه الحسابات يساعدون البنك في منح قروض بفوائد. ناهيك عن أن البنك يجد صعوبة في التعاميل مع عملاء مسلمين يفكرون تفكيرا غير اقتصادى. ويتبين ذلك من رسائل أتلقاها بانتظام من البنك الذي أتعامل معه، تقول: «السيد المحترم دكتور هوفهان، يُظهر حسابكم الجارى في الوقت الراهن رصيدا مرتفعا، ولذلك، فإننا نسمح لأنفسنا أن نستلفت انتباهكم لإمكانات جذابة لاستثماره...».

إن المسلم الألماني ، الذي يريد أن يتجنب شبهة مخالفة التحريم القرآني للمضاربة وللربا ، لا يشارك على أي حال في أرباح ناجمة عن استثهارات لرأس المال ذات فوائد محددة سلفا في حدود قيم معينة ، أو من أعمال تتسم بالمضاربة في السلع أو الأسهم أو العملات . ويبقى له أن يوظف أمواله كرأس مال منتج في استثهارات تحوطها المخاطرة ، كأن يشارك في شركة تجارية ، أو يستثمر في صناديق استثهار ، أو في أسهم (كمستثمر لا كمضارب) . ولن يترقب على ذلك انهيار سوق المال الألماني .

يندرج تحت المبدأ الإسلامي بمحاربة البخل ، الدعوة إلى نحر الأضحية ( الحيوانات ) في عيد الأضحى ، وفي مناسبات أخرى ، تكفيرا عن بعض الذنوب أو المخالفات ، وغير

ذلك . ويصف القرآن والسنَّة كيفية النحر ، ويضيف القرآن إلى ذلك ماهو أهم : ﴿ لَنَ يَنَالُ اللَّهَ عَلَى مَا اللّهَ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ

شهدت لأول مرة ، في عام ١٩٨٢ في إسطنبول ، كيفية نحر الأضحيّة ، حيث شاهدت شاة تذبح على رصيف أحد الشوارع ، في مناسبة افتتاح محل جديد لبيع الأحذية . ولقد أحسست بعدم الارتياح ، وأنا أشاهد هذا المشهد . وما أزال حتى اليوم أشعر بعدم الارتياح ، عندما أشاهد حيوانا يذبح ، على الرغم من أننى شاهدت ذلك عشرات المرات .

إن المناسبة الرئيسية التى تنحر فيها الشياه ، هى عيد الأضحى الذى يمثل ذروة شهر ذى الحجة ، على نحو ما ذكرت بقدر كبير من التفصيل فى الفصل الأول من هذا الكتاب . وفى الرباط ، كانت الأمة كلها تنتظر لتشاهد على شاشة التلفزيون الملك الحسن الثانى وهو يؤدى واجبه فى نحر الأضحية ، باعتباره أول من يفعل ذلك من أفراد الأمة . وكنت كجميع السفراء المسلمين أؤدى صلاة العيد مع الملك الحسن الثانى بمسجد أهل الفحص ، فى المنطقة التى يقع بها القصر . وبعد الصلاة ، كان الملك يقوم بنفسه بنحر كبشين أملحين ، مع وضع منديل أبيض فى طريق انبئاق الدم . وبعد ذلك ، شاهدت فى مسكننا طاهبنا (الطباخ) ، وهو ينحر كبشين محاطا بأسرته الكبيرة . وكان قد اشترى أحد الكبشين بنفسه ، بينها كان الكبش الآخر «كبشا ملكيا» ، إذ كان هدية من الملك .

ويجوزلى ، حسب الشريعة ، أن أنيب عنى من ينحر الأضحية ، ولكن لا بدلى من أن أكون حاضرا عملية النحر لأنطق بنفسى « باسسم الله ٤ . ولم يكن يمضى سوى ساعات قليلة قبل أن نكون قد انتهينا من أكل نصيبنا من الأضحية ، وهو الكبد مشويا . أما بقية الأضحية ، فكنا نهديها في قطع كبيرة إلى العاملين الكثيرين بمنزلنا .

فى المغرب ، يعد ميلاد طفل جديد من أكثر المناسبات التى تنحر فيها الأضاحى . فلقد جرت العادة هناك على أن يدعو المرء إلى حفل إفطار كبير ، فى وقت متأخر عن الإفطار المعتاد ، يقام بعد مولد الطفل بفترة من ثهانية إلى أربعة عشر يوما . وفى هذه المناسبة تنحر شاة على الطوى (خالية المعدة) ، أمام كاميرات الفيديو ، كأضحية شكرا لله وحمدا له على المالادة السعيدة ( ويمكن أن ذلك أيضا بهدف درء الحسد عن المولود ) .

تعد أسواق الأغنام قبل وقت قصير من عيد الأضحى حدثا متميزا . فبينها كنا في طريقنا من سبته إلى الرباط في مايو عام ١٩٩٤ ، اعترضتنا أمام بوابات تطوان آلاف من رءوس الأغنام محاطة بباتعيها . ومع ذلك ، كانت البهجة تعم الجميع . وكانت وسائل نقل متعددة وغريبة ، أحضرت لنقل الأغنام ، تسد الطريق ، وكان من نتيجة ذلك ، أننا

استغرقنا من الزمن ساعة ونصف الساعة حتى استطعنا أن نجتاز هذه السوق ، الأشبه بخلية نحل ، ونواصل طريقنا .

كان انتقالنا إلى مسكن آخر مجدد فى إسطنبول مناسبة أخرى لأن نقدم أضحية ، تعبيرا عن الشكر لله . وكان أنسب مكان لذلك ، هو المؤسسات الخيرية بمسجد السلطان أيوب عند القرن اللهبي . فهناك يدفع ثمن الأضحية ، ويحدد كيفية توزيع لحمها ، ويختار الشاة التي يضحيها ، ويشهد عملية النحر ، وتطبع على جبينه ، باعتباره المُضحي، قطرة من دم الأضحية .

يتجاهل الناس فى الغرب ، فى حياتهم اليومية ، الحقائق غير المبهجة فى حياتنا ، كتلك المتعلقة بالميلاد والشيخوخة والمرض والموت . فلا ينبغى لشىء دام أن يعكر صفو حياتنا النفسية الهادئة . فالمرأة التى تعانى آلام المخاض ، تدخل غرفة التوليد ، ثم تخرج إلى زوارها فى أيهى زينتها . وفى المستشفيات الحديثة ، يتحول المرضى إلى نزلاء فى فندق . ويُودَعُ المسنون فى مآو (دُور) مخصصة لرعايتهم ، ومن ثم تُبعَد كلمة « مسن عن أن تقلقنا . وعندما يتعلق الأمر بالموت يجد المرء فى أمريكا نفسه وقد غاب فى «دار آخرة » . . فيالها من سخرية ا

أما فيها يختص بالحيوانات ، التي كدت أنساها ، فإنها تذبح على نحو متكرر ، دون أن نرى أو نشم أو نسمع عملية ذبحها . ولكنها تأتينا كقطع للأكل في صورة صدور أو أوراك نظيفة معقمة مغلفة لنخرجها من جهاز التجميد (الديب فريزر) إلى الموقد مباشرة . . . باختصار شديد . . . بطريقة إنسانية .

إن عالما هذا شأنه ينظر ، بطبيعة الحال ، إلى تضحية حيوان حى على أنه عمل وحشى ، لا معنى ولا هدف له . وذلك على الرغم من أن المرء في هذا العالم ، ما يزال حتى الآن يسمى صلاته « قربانا » ، وما يزال يشأمل في يوم الجمعة الحزينة لأن الرب « ضحى » بابنه من أجلنا .

إن نحر الحيوان كأضحية في واقع الأمر مسألة حياة وموت. فالحيوان يفقد حياته إن عاجلا وإن آجلا ، ولكن الفرق بين عاجلا وإن آجلا ، كما نفقد نحن أيضا حياتنا إن عاجلا وإن آجلا ، ولكن الفرق بين الحالتين ، يكمن فيها إذا كان الموت يحدث كأمر لا مفر منه ، يعى المرء حتميته كجزء من إيهانه بالله ، أم إنه يجدث كنوع من موت ذليل .

ومع ذلك، دعونا نتذكر أنه لا ينال الله دم الأضحية ولا لحمُها، وإنها يناله معنى الإجلال وتقوى الله وشكره، الذي تنطوى عليه الأضحية. والعبرة لمن يعتبر ١١

# الفصل التاسع فتش عــن المسلمة

ينطبق التعبير البلاغى: « فتش عن المرأة » على العالم الإسلامي أيضا. فإذا كان حقا ما يقال فى الغرب من أن وراء كل رجل ناجح امرأة، فإن وراء كل مسلم ناجح امرأة مسلمة . . . ليست جارية ، وإنها شريكة حياة محبوبة . ومن ثم : « فتش عن المسلمة » !

وقبل التطرق إلى تفاصيل هذا ال « تقرير عن وضع المرأة في الإسلام » ، أود أن أشير إلى بعض الأحكام العامة ، وهي :

١ - تشبه النساء المسلمات أخواتهن الغربيات أكثر كثيرا بما يعتقد المرء في أوربا . ففي كل من العالمين ، تضطلع المرأة بأدوار الزوجة ، والأم ، والمحبوبة ، والفنانة ، والممثلة ، والمطربة ، والراقصة ، والسياسية ، والصحفية ، والشاعرة ، والطبيبة ، والمرضة ، والجدة ، والشيخة ، والجارية ، والساحرة ، والمتصوفة ، والقديسة . . وغير ذلك كثير .

٢ ــ تسعى الغالبية العظمى من النساء فى الشرق ، كما هـو الحال فى الغـرب ، إلى التكامل مع الرجال ، وليس إلى محاكاتهم أو تقليدهم .

٣- يختلف المشال ( النموذج) الإسلامي عن المهارسة فيها يختبص بتطبيق حقوق المرأة ،
 على النحو الذي أورده القرآن ، مثلها يختلف في أمور أخبري كثيرة . وهذه ظاهرة معروفة في حضارات أخرى ، وبصفة خاصة ، فيها يتعلق بالواقع الفعلى للمرأة .

٤ على الرغم من أن هناك نساء مهمشات ومحجبات في العالم الإسلامي ، فإن الغالبية العظمى من أخواتي المسلمات لا يجدن أنفسهن في الشخصيات التي تعرضها كتب مثل :
 « ليس بدون ابنتي » ، و « أنا ، أميرة من بيت آل سعود » .

\* \* \*

نأتى بذلك إلى التفاصيل: (٤٧)

ونبدأ بـ « عقد الزواج » . فنادرا ماتجبر النساء في بلاد المسلمين على الزواج ، وإن كان ذلك يحدث في بعض الأحيان . ومع ذلك ، فكثيرا ما لا تتوافر لهن فرصة كافية لاختيار شركاء حياتهن ، لأن التقاليد تحول دون ذلك . ولذا تتم الكثير من الزيجات حتى الآن عن طريق ترتيبات الأهل في جميع بلدان العالم الإسلامي ، من باكستان مرورا بإسطنبول والمغرب إلى موريتانيا . ففي هذه الأجزاء من العالم ، يسود اعتقاد بأن خبرة الأهل توفر ضهانة لزواج ناجح وسعيد أكثر مما يوفره الحب بين الشهاب . ولقد ثبت بالفعل ، أن الريجات التي ترتب على هذا النحو ليست أقل استقرارا من الزيجات التي تتم عن طريق الحب ، ولكن الاستقرار ليس دليلا مؤكدا على زواج ناجح ، إلا في حالة ما إذا كانت الزوجة مستقلة اقتصاديا عن زوجها ، بحيث تستطيع أن تتركه إذا أرادت .

غالبا، ما يجرى اكتشاف عروس المستقبل بواسطة حماة المستقبل . وليس هناك مكان أفضل لذلك من الحهام ( الحهام التركى ) ، حيث لا يرتدى المرء ملابس على الإطلاق ، بها في ذلك لباس البحر ( المايوه ) . ومن ثم ، لا تستطيع فتاة شابة أن تخفى ما قد يكون بجسدها من عيوب ، بينها هي تلتقي في هدوء ومودة بعدد كبير من الحموات المحتملات .

على أى حال ، يحرص الوالدان ، أو الأوصياء على أن يتم الزواج الإسلامى التقليدى على أساس «عقد زواج» يصاغ بدقة وعناية ، على نحو يجعل من غير الممكن أن يتزوج الرجل زواجا ثانيا ، ويؤمن الزوجة ماليا عند حدوث طلاق بالنص على مؤخر صداق كبير. وثمة أسلوب ، يتسم بالدهاء ، لتحقيق الأستقرار للزواج ، يتمثل في النص على أن يؤدى الصداق (المهر) كاملا أو جزئيا في حالة وقوع الطلاق . ومن ثم يصير الطلاق بالنسبة للزوج ، كما هو الحال في القانون الألماني الجديد ، مخاطرة مائية لا يستطيع أن يتحملها .

يؤدى ارتفاع قيمة المهر في مجتمع ما ، كها هو الحال في السعودية ، إلى اضطرار الشباب إلى البحث عن زوجات أجنبيات ، وبصفة خاصة من مصر وتركيا. فلقد صارت النساء السعوديات بعيدات المنال ، بالنسبة لكثيرين من الشباب ، لأسباب مالية . وهذا المَخْرج غير متاح في الإمارات العربية المتحدة ، حيث لا يسمح ، بسبب الحوف الشديد من خطر غلبة السكان الأجانب ، لابن البلد إلا بالزواج من ابنة بلده . وحتى يكون ذلك محكنا من الناحية المالية ، يمنح أمير (أبو ظبى) إعانة لكل زيجة من هله الزيجات ، بلغت في عام الناحية المالية ، يمنح أمير (أبو ظبى) إعانة لكل زيجة من هله الزيجات ، بلغت في عام ١٩٩٣ خسين ألف دولار .

وكانت مشكلة المغالاة في المهور قد ظهرت في عهد الخليفة الثاني ( عمر بين الخطاب )

وأراد عمر لذلك أن يضع حدا أقصى للمهر . ولكنه ما لبث أن تراجع عن عزمه ، عندما جادلته المرأة في المسجد بأن القرآن يمنع استرداد ما أخذته المرأة مهرا .

والزواج في الإسلام ليس سرا من الأسرار ، وإنها هو عقد . ولكن يفصل بين عقد القران وحفل الزفاف ، في بعض الأحيان ، عام أوعامان . ولقد دُعينا في المغرب إلى حضور حفل عقد قران ، وبعده بعام كامل دُعينا إلى حضور حفل زفاف العروسين .

لقد تزوجت في إسطنبول عام ١٩٧٧ حسب الشريعة الإسلامية ، مع تقديم شهادة «الأهلية للزواج » الألمانية ، كأساس لتوثيق النزواج المدنى ، وفقا للقوانين التركية . وكانت الطقوس شديدة البساطة ، واقتصرت في الواقع على الصلوات . واستطعنا أن نتغلب على مشكله المهر المرتفع ، حيث إن زوجتي أصبحت ، بموجب عقد القران ، مستحقة لمعاش من إدارة المعاش في بون .

كانت حفلات الزفاف في العالم الإسلامي ، وما تزال ، تتسم بالبلخ الشديد ، ولكنها تختلف في طقوسها من منطقة إلى أخرى . ومع ذلك ، فهناك ، على أساس الحقوق العائلية الإسلامية ، خصائص مهمة مشتركة . مثال ذلك : ماهو معتاد في كل مكان من العائلية الإسلامية ، خصائص على حدة بليلة الحناء ، ومن تأمين الرجل لعروسه في احتفال كل من الرجال والنساء على حدة بليلة الحناء ، ومن تأمين الرجل لعروف ، أن مواجهة الشيخوخة بإهدائها حليًا ومشغولات ذهبية عالية القيمة . (ومن المعروف ، أن الزوجة ، وفقا للشريعة الإسلامية ، تتمتع بلمة مائية مستقلة منذ ١٤٠٠ عام ) . وكثيرا ماخشيت في تنزيا من أن تسقط العروس تحت وطأة ثقل ما تحمله ليلة زفافها من خواتم وسلاسل ذهبية وساعات مذهبة .

تشترك الأفراح من تركيبا إلى المغرب في ذلك الاتجاه المتزايد نحو إشاعة الضوضاء باستخدام أجهزة صوت إليكترونية أكبر فأكبر . فمن الأمور المستحدثة ، عندما يحتفل بالزفاف في أحد الفنادق الكبيرة بإسطنبول ، إطبلاق صاروخ ألعاب نبارية عند بدء الاحتفال ، على نحو يثير الذعر في المدينة كلها . وفي المغرب، بلغت هذه المساوئ مستوى غير مسبوق ، فلقد صارت حفلات الزفاف هناك منذ ما يقرب من ١٥ عاما عذابا سمعيا للمشاركين فيها ولغير المشاركين على السبواء ، عمن يضع حظهم العاثر مساكنهم في محيط ببعد كيلومترين عن مكان الاحتفال بالزفاف .

والأمر يبدو كها لو أن الناس ترفع شعار « لا ينبغي لأحد أن ينام يوم عرس ابنتي » ! ويبلغ ضجيج الاحتفال حدا يعجز المرء عنده عن سماع من يجلس إلى جواره حول منضدة

واحدة . . بـل إن المرء يظل يشعر في اليوم التالى كها لـو كان نصف أصـم ! لذلك ، فقد عقدت العزم بكل الجديـة على أن أستخدم في حفل الزفاف التالى غطاء الأذن الذي كنت أستخدمه أثناء مرانى على الرماية .

من المعتاد في المغرب ، أن تطلع العروس على ضيوفها أثناء الاحتفال بسبعة أشواب متالية ، بها يناسب كلامنها من حلى على نحو ما تصف شهر زاد في الليلة الثانية والعشرين من ألف ليلة وليلة ويشبه الثوب الأخير ( للأسف ) شوب زفاف أوربى . أما الأثواب السابقة عليه ، فأثواب رائعة الألوان ، غثل المناطق المختلفة للملكة .

جرت العادة فى المغرب على وجه الخصوص ، كها هو الحال عند المسلمين الهنود ، أن تحمل العروس ، جالسة فى قفص من أسلاك الفضة على أكتاف شيخات قويات يؤرجحنها يمنة ويسرة . بينها يدخل (العريس) إلى القاعة محاطا بموسيقيين سمر البشرة من مراكش ، يعلنون عن وصوله بأصوات بآلات النفخ والإيقاع شديدة الارتضاع بدون أجهزة صوت إليكترونية .

يجلس العروسان الليلة بطولها في (كوشة) ، لا يتحدثان ولا ينظر بعضهها إلى بعض امتثالا لما تفرضه التقاليد العريقة في ريف الأناضول حتى اليوم . أما في المدن التركية ، فالأمر يختلف إلى حد ما ، إذ يجلس العروسان في بادئ الأمر في مواجهة المدعوين ، غير أنه يجوز لها الاختلاط مع المدعوين أثناء الحفل .

شهدنا هذا البذخ الشديد نفسه، والطقوس ذاتها، والطعام ذاته، والمشروبات غير الكحولية نفسها، في حفلات زفاف عند علية القوم وعند بسطائهم على السواء . . . عند سائق سيارتي الحاج محمد جينيها في مدينة صاله ، ومرشدنا الصغير غير الرسمي إدريس في فاس . . . وفي حفلات زفاف بنات وزراء في الرباط . والانحتلاف الوحيد بين أولئك وهؤلاء ، هو أنه كلها كان الناس أشدبساطة كان المضيف أكثر ودا وترحيبا بالضيوف ، وكان الحفل أكثر بهجة .

\* \* \*

ليس ثمة ما ينعس الخيال الجنسى عند مواطن أوربى أكثر من تصوراته الحاسدة لشهوانية الحريم الشرقى . فإذا كنان يظن أنه يعسرف شيئا واحمدا عن الإسلام ، فهو أن المسلمين مؤلاء الشهوانيين لم الحق في أن يتخذوا «أربع زوجات». وهنا يسيل لعابه . لكن حتى هذه المعرفة الزهيدة خاطئة ، ولا تطابق الحقيقة .

وهي خطأ ، لأن القرآن يشترط لمارسة هذه الإباحة شرطا يكاد يكون من المستحيل

الوفاء به ، وهو تحقيق العدل بين الزوجات ، بحسب نص الآية ١٢٩ من سورة النساء : ﴿ وَلَن تستطيعوا أَن تعدلوا بين النساء ولو حرَصتم فلا تميلوا كلَّ الميل فتذروها كالمعلَّقة و إن تُصلحوا وتتقَّوا فإن الله كان غفورا رحيما ﴾ .

وهى ليست حقيقة أيضا ، لأن الزواج بواحدة فى واقع الأمر ليس أقبل شيوعا فى العالم الإسلامي منه فى الغرب. والزواج بامرأة واحدة أكثر استقرارا فى العالم الإسلامي منه فى المتوسط فى أمريكا أو السويد أو ألمانيا ، بحسب ما تبينه الإحصاءات .

وعلى الرغم من أننى تجولت كثيرا ، ولفترات طويلة في العالم الإسلامي - العربى ، فإننى لا أستطيع أن أتذكر سوى حالات قليلة جدا لتعدد الزوجات . ولعل مما يثير الدهشة ، أن رجل أعهال مصريا يعيش في حبى سُويسي بالسرباط مسزوج من أربع زوجات جميعهن المانيات ، ويبدو عليهن جميعا أنهن أسعد كثيرا من النساء في الغرب . ويمكن للمرء أيضا أن يرى في إسطنبول في فصل الصيف عربيا أو آخر يصطحب زوجتين أو ثلاث زوجات ، جاء معهن هربا من حر شبه الجزيرة العربية ، ليقيموا في فندق طراييه - البوسفور . ويستفيد من ذلك في المقام الأول تجار الساعات وتجار الحلى والمجوهرات ، المنتشرون في السوق ، إذ إنه ينبغي على مثل هذا الرجل متعدد الزوجات أن يهدى إليهن جميعا نفس المدايا ، أو ألا يهدى لأى منهن شيئا ، إذا أراد أن محقق شرط العدل بينهن .

ولقد شاهدت في ديسمبر عام ١٩٩٣ في (أبو ظبسي) واقعة مسرتبطة بتعدد الزوجات، تشير إلى مدى مراعاة الإنصاف أو العدل الوارد في القرآن بخصوصه وكان ذلك عندما رأيت في مطعم الأساك على بحيرة فندق إنتركونتيننتال رجلا إماراتيا شابا بصحبة زوجاته الأربع الأصغر منه سنا، وهن جميعا في نفس العمر تقريبا وشديدات الشبه بعضهن ببعض، ومعهن أربعة أطفال في نفس العمر تقريبا .

لا يفوتني أن أذكر أن أحد زملائي من سفراء إفريقيا السوداء ، كان يصطحب معه زوجة في الرباط، بينها يترك زوجة أخرى له في وطنه ، تماما كها لو كان يعمل بمبدأ البحارة: « عروس في كل ميناء » .

وينبغى أخيرا أن أذكر ماريام جميله، وهى يهودية أمريكية مثقفة اعتنقت الإسلام . فلقد اختبارت ، بعد بحث ، أن تكون واحدة من زوجات متعددات ، في باكستان ، حيث تعيش الآن بوعى تام ، مثلها عاشت « أمهات المؤمنين » زوجات الرسول على .

يتبين من خبراتي ، التي قدمتها في قائمة صغيرة مفصلة ، أن تعدد الزوجات بها يتفق

وهدف القرآن لا يمثل مشكلة للإسلام بصفة عامة . وإذا جاز لى كمسلم أن أراهن على شيء فإننى أراهن على أن تعدد العشيقات في العالم الغربي أكثر من تعدد الزوجات في العالم الإسلامي .

#### \* \* 4

يعد الزواج الإسلامي شيئا سيئا وفقا للتصور الغربي ، حيث يتوهم كل امرئ هناك أن المسلمة تستعبد وتضرب . ولكنني أزعم ، بقدر ما يتاح لى من المعرفة ، أن غالبية النساء في العالم الإسلامي يحيين مع أزواجهن في علاقة مشاركة ، تحقق لهن ذواتهن ، حتى في بعدها الجنسي . ( ونحمد الله على أن عملية ختان الإناث التي تشوه المرأة مجرد عادة من العادات المنتشرة في إفريقيا السوداء ، وأنه لا علاقة لها بالإسلام قط ) .

صحيح أنه في معظم الزيجات الإسلامية ، تسود نزعة «الأبوية »، حيث توخذ حماية المرأة مأخل الجد من جانب زوجها وإخوتها على السواء ، حتى إنه ينظر إليه من منظور تحررى على أنه تضييق لنطاق حريتها . ومن الواضح أن مفهوم شرف العائلة يلعب دورا حاسها في هذا الشأن . فالرغبة في حماية المرأة ، وليس النزوع إلى امتلاكها ، هي التي تغذى الموقف الذي نفسره خطأ على أنه الغيرة . فالظاهرة ، إذا منا نظرنا إليها من قرب ، لا علاقة لما بالغيرة ، بل إنه على العكس من ذلك يسعى معظم الرجال المسلمين إلى إبعاد زوجاتهم عن مواقف حرجة ، حتى لا يضطروا إلى العراك مع أحد قد يثرنه بها يرتدين من ثياب مثيرة .

وتأتى عذرية الفتاة في مقدمة ما يحرص الأب والأخوة في العالم الإسلامي على حمايته . وفي بعض الأنحاء ، كما هو الحال في مناطق الأكراد في تبركيا ، تنبذ الفتاة « الساقطة » بسبب ما جلبته للأسرة من عار ، بل إنها قد تقتل أيضا . ويعنى فقدان عذرية الفتاة ، على أي حال ، تضاؤل فرص زواجها زواجا كريها . ولا يندهش أحد من أن الجراحين ، الذين يستطيعون إصلاح كل شيء بإبرة ماهرة ، يربحون من هذا الوضع .

وفى بعض الأحيان ، يمكن أن يصل العمل من أجل حماية المرأة إلى حدود مبالغ فيها . ففى المغرب ، على سبيل المشال ، لا يسمح للمرأة \_ حتى وإن كانت تحمل جواز سفر خاصا بها \_ أن تسافر إلى خارج البلاد ، ما لم تقدم إلى السلطات المختصة في المطار تصريحا لها بالسفر من زوجها .

تعود ظاهرة حماية الرجل للمرأة ، حتى وإن لم تر هي أنها في حاجة إليها ، بجدورها إلى جملة استهلالية في آية من آيات القرآن ، فسرت منذ قرون من الزمن بها بفيد تفسوق الرجل

على المرأة ، لأسباب تتعلق بالجينات أو ببنية الجسم ، وهو ما كان له عواقب مأساوية على المرأة . هذه الآية هي الآية ٣٤ من سورة النساء ، وهي في ترجمة ألمانية مهمة ، وفيها نقلته أنا من الترجمة الفرنسية والترجمة الإنجليزية للقرآن إلى الألمانية ، تبدأ على النحو التالي (٤٨) :

١ \_ « الرجال متفوقون على النساء » . ( م . سافاري M . Savary ) .

٢\_ « للرجال أفضلية على النساء » . ( بلزا اتيجاني Pelse Tidjani ).

٣\_ « الرجال قادة النساء » . (حميدو الله) Hamidullah .

ق \_ « للرجال سلطة على النساء » . ( بـوباكيور ، وماسون ، Boubakeur & Masson 
 وترجمة سودانية رسمية ) .

٥ \_ « للرجال حق الرقابة على النساء» . ( ماتسيه Mazigh) .

٠ . « يتقدم الرجال النساء في المسئولية » . ( رسول Rassaul ) .

٧ ـ « للرجال منزلة أعلى من منزلة النساء » . ( جولد سميث Goldschmidt ) .

٨ ـ « الرجال أعلى من النساء » . ( باريت Paret ) .

٩ ـ « الرجال متفوقون على النساء » . ( هيننج Henning ) .

1 . « الرجال مستولون عن النساء » . ( م . على M. Ali ) .

تؤدى كمل هذه المعانى والتفسيرات في نهاية الأمر إلى نتيجة مفادها أن الرجل رئيس زوجته .

وحدًا لله ، أن النص العربى ﴿ الرجال قوامون على النساء ﴾ لا يحمل المعنى المشار إليه ، ولا الدلالات التي سبق لى أن أوردتها . فهذه الكلمات الأربع تعنى ، بصوضوعية وبدون انحياز للرجال ، أن الرجال مسئولون عن رعاية النساء والقيام بشتونهن ، وهى تعنى ذلك ، كما يتبين من بقية نص الآية ، لأن الرجل مسئول عن صيانة زوجته ، باعتبار أنه قد يكون الأقوى جسديا وماليا . فإذا كانت هى الأقوى جسديا أو ماليا ، لا يجوز له أن بفرض حايته عليها .

هذه ليست الحالة الوحيدة التي يكيف فيها الرجال فهمهم للقرآن ، وفقا لمارساتهم وسلوكهم في الواقع ، بدلا من تكييفه الأحكام القرآن الودودة تجاه النساء والرفيقة بهن .

استلفت عبد الله بوريك، رئيس جعية المسلمين الألمان، وفتحى عثمان عالم

الإسلاميات المصرى (لوس أنجلوس) ، الانتباه إلى أننى لست الوحيد الذى يدعو إلى تغيير الفهم الخاطئ لهذه الفقرة القرآنية المثيرة للجدل. ولقد بدأ المرء في العالم الأنجلو ساكسوني بالفعل في تغيير مفهومها على النحو التالي:

- ١ \_ " ينبغي على الرجال أن يعنوا عناية كاملة بالنساء". ( أسد Asad).
- ٢ ـ « ينبغى على الرجال أن يدعموا ويسندوا النساء » ( إرفينج Irving ) .
  - ٣ ـ « الرجال حماة وكفلاء النساء » . ( ي . على Ali ) .
    - ٤ ــ «الرجال يعولون النساء» . ( بيرك Bergue ) .
  - ٥ ـ « الرجال وكلاء ومسئولون عن النساء» . ( خوري Khoury ) .

إن علينا إذن أن نضع حدا لتصور أن الرجل يتمتع من حيث المبدأ بوضع متميز بالنسبة لوضع المرأة . ومع ذلك ، تبقى هناك حالة واحدة لا غنى للمرأة فيها عن حماية رجل ، وهى الحج . إذ ينبغى عليها في جميع الأحوال أن تكون مصحوبة بـ « عَرْم » زوجها ، أو أى من الأشخاص المذكور « المُحَرَّم » عليها الزواج بهم . فليس من الضرورى أن يصحبها زوجها فحسب ، وإنها يمكن أن يصحبها والدها أو أحد أشقائها ، طالما أنهم مسلمون .

وهذا أمر يسبب متاعب كثيرة للسلطات السعودية ، لأنه يوجد في القرن العشرين ما كان من النادر أن يوجد في القرن السابع ، وهو وجود مسلمات وحيدات (غير متزوجات) ، لا يوجد بين أفراد أسرهن مسلم آخر غيرهن . ومن بين هيؤلاء ، مسلمات ألمانيات عرفن الطريق إلى الإسلام بمفردهن ، ويسعين إلى أداء فريضة الحج سنة بعد أخرى ، غير أنهن لا يستطعن بلوغ غايتهن بسبب عدم وجود محرم . (تضاضت السفارة السعودية في بون مرة واحدة عن شرط مصاحبة محرم في حالة مسلمة حديثة الدخول في الإسلام ، كانت أرملة عمرها ١٨ عاما) .

وهناك بطبيعة الحال من يلجأن ، في سبيل أداء فريضة الحج، إلى عقد قران حسب الشريعة الإسلامية ، كمخرج من مشكلة المحرم، ولكنه قد لا يكون مسبوقا بزواج رسمى ، فيترتب على ذلك تعارض مع القانون ، لا يلبث أن ينهى الزواج الوهمى ( الشرعى) ما لم يسبقه زواج رسمى .

وعلى الرغم من هذه الحماية المقامة على المرأة ، أو لعله بسببها، فإن حياة الأسر المسلمة ليست أقل هدوءا ووداعة من حياة الأسر الألمانية. وكثيرا ما يكون للنساء، وبـصفة خاصة لأم الزوج، الكلمة العليا ( والكلمة الأخيرة) . فظاهرة خضوع الرجال لزوجاتهم ظاهرة علمة .

هناك بطبيعة الحال حالات اعتداء بالضرب على النساء، وبصفة خاصة من أزواج خمورين، ولكنها لاتزيد على حالات ضرب الأزواج لزوجاتهم في أوربا، إن لم تكن أقل منها بسبب الاختلاف بين أوربا والعالم الإسلامي فيها يختص بمدى انتشار تناول الخمور. فالعنف الذي يهارس ضد المرأة في الأسرة الإسلامية لا يرجع إذن إلى أصول في الشريعة الإسلامية، عاما كها أن دُور إيواء النساء، اللائي يتعرضن للإيذاء البدني من جانب أزواجهن، ومعهن أطفالهن، لا تستند إلى أصول في الديانة المسيحية.

يؤسفني أننى اضطررت إلى هدم هذا الحكم المسبق على الإسلام من جانب الأوربيين، خصوصا وأننى أدرك مدى ما نشعر به من ارتياح عندما نستنكر أخلاقيات قوم آخرين. ولكن لماذا ينبغى أن يكون الإسلام هو كبش الفداء؟ 1 أليس هناك غيره ؟ !

إذا نظرنا إلى تحقيق المرأة لذاتها في مجال العمل المهنى ، فسنرى أن الوضع في معظم البلدان الإسلامية يبعث على التفاؤل. فعملية محو الأمية بين الفتيات تتقدم بخطى واثقة وناجحة ، وإن تكن بطيئة إلى حد ما بسبب ما تلقاه من معارضة من جانب بعض الأسر. وترتفع نسبة الأكاديميات في بلدان مثل تركيا ، والمغرب ، ولبنان ، وسوريا ، ومصر بالمقارنة بنسبتهن في السعودية ، واليمن وبلدان الخليج . وتتساوى أعداد الطبيبات ، والمحاميات ، والصحفيات ، والكاتبات ، وأستاذات الجامعات في تركيا مع مثيلاتها في كمل من مصر والمغرب . وتسمح هذه البلدان ، ومعها أيضا الإمارات العربية المتحدة ، بانضهام الفتيات بها إلى قواتها المسلحة .

وتتولى المرأة فى البلدان الإسلامية رئاسة الحكومة. فهناك تانسو تشيار، وبناظير بوتو. وفي اعتقادى أنه ما يـزال أمام ألمانيا المتحررة طريق طويل قبل أن تصل المرأة فيها إلى رئاسة الحكومة. ولكن تتشابه أوربا والعالم الإسلامي فى الانخفاض الشديد فى أعداد النائبات البرلمانيات. ويرجع ذلك إلى ضعف إقبال النساء على انتخاب نساء لعضوية البرلمان. ومن ثم، فإنهن يساعدن على استمرار توزيع الأدوار فى هذا المجال على حاله (لم تدخل المرأة البرلمان فى المغرب حتى عام ١٩٩٣ الذي انتخبت فيه امرأتان لعضويته).

فيها عدا محكمة الأحداث ، ما يزال شغل منصب القاضى مجالا مغلقا في وجه المرأة . وتقتصر على الرجال محارسة النشاطات المتصلة بتنفيذ أحكام دينية ، مثل النشاطات التي

يهارسها الخليفة والإمام والمؤذن والقاضى . وهذا أمر لا تختلف فيه وجهة النظر الإسلامية عن كل من وجهة النظر الكاثوليكية والأرثوذوكسية ، واليهودية . وليس ثمة أمل في أن يتغير هذا الوضع قريبا .

لا تقوم المرأة بدور في الحياة العامة، في البلاد الإسلامية كلها . ففي السعودية، لا يجوز للمرأة أن تقود سيارة ، ولا أن تعمل مذيعة تلفزيبونية ، ناهيك عن أن طالبات الجامعة يتابعن أساتذتهن من خلال شاشة تلفزيونية . وتختلف هذه الطريقة في حجب المرأة عن الطريقة المتبعة للفصل بين الجنسين عقب انتهاء حفلات العشاء الرسمية المختلطة ، على نحو ما يجرى في العالم الإسلامي وفي بريطانيا . فعادة ما يتجه الرجال إلى صالون (يسمى في التركية سلملك) ، بينها يتجه النساء إلى صالون آخر (حرملك) . ولا يجرى هذا الفصل بدوافع دينية ، وإنها لأسباب عملية ، إذ غالبا ما تكون الموضوعات التي يدور حولها حديث أحد الجنسين غير شائقة للجنس الآخر .

إنسى لا أوافق بحال من الأحوال على معاملة الرجل لزوجته كيا لو أنها طفلة ، كيا هوالحال عند البوظ ابتين بالجزائر الله بن يرون أن اهتهامات المرأة تنحصر في المطبخ ، والأطفال ، والمستشفى ، والملابس ، والمجوهرات . ولقد تناقشت في هذا الأمر مع مثقفين ، ذوى ثقافة عالية ، متسائلا : كيف يسرضى الرجل بزوجة مثل الطفلة؟ ا وكانت الإجابة التي تلقيتها مذهلة ، إذ قالوا : إن المرء منا لا يقضى في نهاية الأمر أوقاتا طويلة مع زوجته ا

ويستند السعوديون في الفصل بين الجنسين إلى تفسير فيه غلو لبعض من آيات القرآن، من بينها آيات الحجاب أرقام ٣١ و٣٣ و٥٣ و٥ من سورة النور . لكن يتبين من القراءة الصحيحة لهذه الآيات أن بعض أحكامها لا تخص نساء المسلمين عامة، وإنها تخص نساء النبي على فقط . وفي الأحوال كافة، لا تدعو هذه الآيات إلى الفصل التام بين الجنسين، أو الله حجب المرأة حجبا تاما(٤٩) . ومن شم ، فإنه يترتب على الاختلافات المذهبية ، إلى جانب اختلاف المقومات الحضارية، اختلافات في ملبس المرأة المسلمة من بلد إسلامي إلى آخر ، ومن جماعة مسلمة إلى أخرى . فملابس المرأة المسلمة تختلف في إندونيسيا عنها في باكستان، وفي الأناضول ، وفي جنوبي الجزائر.

تستطيع العين المجودة أن تميز خطين فاصلين فى العالم الإسلامي . يفصل الخط الأول منها بين المرأة التي تغطى شعرها ، والمرأة التي تكشف عنه . وبناء على طلب من الملك محمد الخامس ، خلعت إحدى قريباته غطاء رأسها على نحو يكاد يكون استعراضيا . ومنذ ذلك الحين ، تكشف النساء في المغرب شعورهن في معظم الأحوال . وترتفع نسبة النساء ذلك الحين ، تكشفن رءوسهن في المدن الكبرى بالجزائر ومصر والأردن وسوريا وتركيا .

ويفصل الخط الثانى بين المرأة التي تغطى رأسها فقط، وتلك التى تغطى وجهها بالإضافة إلى رأسها . فها يزال المرء يصادف حتى الآن في بعض البلدان الإسلامية حجاب الوجه، فيراه بشكل فردى ، وعلى نحو متراجع، في المغرب، وإسطنبول، ودبى، وغيرها. وليس لحجب الوجه من سند في القرآن . بل إنه من غير المسموح للمرأة أن تغطى وجهها في الحج.

بعد أن أدَّينا العمرة في عام ١٩٨٧، اضطرت زوجتى إلى حجب وجهها خلف أربع طبقات من نسيج شفاف. وعلى الرغم مما يترتب على ذلك من إعاقة لحركة السير، فإن زوجتى قد وجدته أمرا عمليا، حيث إنه يمكنها من الخروج في أي وقت دون أن تكون في حاجة إلى تصفيف شعرها، أو إلى وضع مساحيق على وجهها. ( لهذا السبب، يفضل بعض النساء في الغرب أيضا تغطية الرأس بإيشارب، ووضع نظارة شمس داكنة على العينين).

لم يعد وضع الحجاب في السعودية، بعد ما يعرف بحرب الخليج الثانية، كما كان قبلها. فلقد أدى وجود الآلاف من الكويتيات السافرات، اللاثي فررن من الحرب، في جدة إلى تحول في موقف النساء السعوديات بها من الحجاب، حيث أقلعن عن ارتدائه.

إن من يرغب الآن في رؤية حجاب مبالغ فيه، عليه بالذهاب إلى اليمن، حيث ما يزال بعض النساء يرتدين أقنعة مصنوعة من الجلد، أو إلى جنوبي الجزائر في ميزاب، حيث لا يظهر من المرأة سوى عين واحدة، وإذا رآها رجل أدارت وجهها نحو الحائط.

من الخطأ، أن يتصور البعض أن ارتداء الملابس الإسلامية المحتشمة، بها في ذلك ارتداء غطاء للرأس، أمر يفرضه على النساء أزواج غيورون . . فمن ترتدى الحجاب، إنها ترتديه ابتغاء مرضاة الله وفي طاعته، ولكبي يعرف عنها الاحتشام والوقار. والمسلمات الألمانيات خير دليل على ذلك . فالعديد منهن اهتدين إلى الإسلام بمضردهن، ودون أن يكون في أسرهن رجل واحدمسلم . ولكنهن يتعرضن مع ذلك لمضايقات في الحياة العامة، إذ يتندر عليهن البعض بسبب ما يرتدين من ثباب، أو ينظر إليهن بعين ملؤها الشك .

وعلى الرغم عما تجلبه الملابس الإسلامية من مضايقات للمسلمات الألمانيات، فإن لها مزايا أو إيجابيات، إذ إنها تمرشد إلى دينهن، فيتعرف عليهن من يمريد أن يحاورهمن حول الإسلام، وهو ما يرحبن به لتأكيد إيهانهن. ناهيك عن أن الكثيرات منهن يرتحن إلى حماية ملابسهن لهن من الظهور كسلعة في سوق الشهوات.

ولقد أبدت الغالبية من أخواتي المسلمات إعجابهن بكتابي: «الإسلام كبديل»، ولكن ماء هن فيه نقطة واحدة، عبرت فيها عن انحيازي للرأى القائل بأن غطاء الرأس يصبح ضروريا فقط عندما يؤدى كشفه إلى إحداث إثارة جنسية (ص١٨٠). وفي يوليو عام ١٩٩٣، تلقيت دعوة من بعض المسلمات الألمانيات، في بيت الإسلام ليتسيلباخ، ليعبرن لى في جو يسوده الود والصداقة عن خيبة أملهن بسبب ما أعلنته من انحياز للرأى المشار إليه . وعلى أي حال ، فإنني أتمني ألا يجد القارئ صعوبة في أن يعترف بأن الإسلام أغنى وأعمق من مجرد غطاء رأس المرأة.

\* \* \*

من الأمور التي لا يجوز أن توجد في العالم الإسلامي، مسألة وجود أطفال غير شرعيين. ولا يمكن تبرير وجود هؤلاء الأطفال باستهجان الإسلام تنظيم النسل، واستخدام وسائل منع الحمل؛ فهناك كثير من خطباء المساجد يؤيدون تنظيم النسل، ويدعون المؤمنين إلى مراعاة واجبهم نحو المجتمع، مع أخذ خطر الانفجار السكاني في العالم بعين الاعتبار. ولكن من المرجمع، أن كثيرين من المستمعين، الذيس ينظرون إلى الأطفال كضيان وعنصر أمان لهم في شيخوختهم، يحدِّثون أنفسهم قائلين: دع الإمام يخطب، ودعك منه. وهو على النقيض تماما عما يحدث في الكنائس الكاثوليكية، عندما يصب الكاهن جام غضبه على تنظيم النسل، إذ يحدّث الكثيرون من المؤمنين أنفسهم قائلين: دع الكاهن يتحدث.

يمنع الإسلام التدخل لإنهاء حمل حدث بالفعل، حتى لو كان الحمل سفاحا. فالغالبية من علماء المسلمين، ينظرون إلى الإجهاض على أنه جريمة ضد الحياة. . جريمة قتل لإنسان لا يستطيع الدفاع عن نفسه. وكان البعض قد اعتنق الرأى الذي يقول بالسماح بالإجهاض حتى نهاية الشهر الرابع، أي حتى تبعث الروح في الجنين. ولكن هذا الرأى فقد حجيته تماما، وهو ما أعلنه بصراحة وفي وضوح تامين المؤتمر الدولي للسكان والتنمية الذي عقد بالقاهرة في سبتمبر عام ١٩٩٤.

لا يعطى الإسلام اسها ولا حقوقا للأطفال غير الشرعيين، لأنهم غير متوقعين بحسب مبادئه وقيمه. ولذلك، يجد الطفل غير الشرعى نفسه في موقف شديد السوء، ما لم يعالج والده الأمر ويعترف به، ويضمه إلى أسرته، بدلا من التخلي عنه ونبذه.

وتعود مشكلة الأطفال غير الشرعيين في الإسلام إلى نهيه عن التبني . فليس من حق الوالدين ، أن يتنازلا نهائيا عن نسب طفلها إليهها. وليس من حق الأم لطفل غير شرعى ،

أن تتنازل نهائيا عن حقها في الأمومة. ومن ثم، فإن أحدا لا يستطيع تبنى طفل غير شرعى ولكنه يستطيع تبنى طفل غير شرعى ولكنه يستطيع رعايته فقط. وهذه الرعاية أمر يمكن الرجوع عنه في أي وقت. وتؤكد واقعة زواج الرسول على من مُطَلَّقة ابنه بالتبنى على أن التبنى ليس أساسا أو ركيزة لعلاقة قربى.

ومن وجهة نظر إسلامية ، يتعرض الأطفال بالتبنى لصدمة لا داعى لها، تسبب لهم جرحا لا يندمل ، عندما يكتشفون وهو أمر لا مفر منه في يوم من الأيام أنهم ليسوا أبناء شرعيين حقيقيين لمن يدعونهم والديهم . ناهيك عن أن التبنى يضر بطرف ثالث، هو من له الحق في إرث المتبنى ، إذ يأتى الابن بالتبنى ليشاركه إرثه ، دون الرجوع إليه ، والحصول على موافقته وأخيرا ، يعبر التبنى عن تدخل غير طبيعى في شجرة عائلة ، فضلا عن أنه مظهر لتدخل في مشيئة الله وقدره .

لا يأخذ الأزواج الألمان والفرنسيون والإيطاليون الذين لا ينجبون أطفالا ، ذلك كله فى الاعتبار، عندما يأتون إلى المغرب لتبنى أحد الأطفال الأيتام . وإنها يتحولون لبضع ساعات إلى مسلمين بالاسم فقط ، حتى يستطيعوا الحصول على طفل لتبنيه . ولا يجد القضاة ، المسئولون عن عملية الوصاية ، حرجا فى تحويل عقد إسلامي ينص على رعاية الطفل إلى عقد تبن نافذ، مع علمهم بأن هذا العقد الأخير غير مقبول ولا يعمل به فى موطن الطفل الأصلى . ويجرى فى هذه العملية تجاهل القانون الإسلامي تماما ، بدعوى « مصلحة الطفل» ! ويجرى تبني طفل أجنبي فى ألمانيا حسب القانون الألماني ، استنبادا إلى المادة (٢٣) من القانون BGB . ولا يشعر القضاة حيال ذلك بوازع من ضمير . . توهماً منهم بأن صالح كل طفل يكمن فى إنقاذه من الإسلام !!

لست أجد لهذا الموقف من تسمية تناسبه غير « إمبريالية ثقافية».

事 棒 棉

لا يقع الطلاق بسبب وجود علاقة لأحد الزوجين خارج إطار العلاقة الزوجية فقط. فأحيانا ما يكون سوه حظ الزوجة متمثلا في عدم إنجابها أطفالا بصفة عامة، أو عدم إنجابها أطفالا ذكورا بصفة خاصة، عما يعدّ سببا كافيا لموقوع الطلاق. ويمكن أن يقع الطلاق من جانب واحد وبدون سبب جوهري. ولا يمنع من حدوث ذلك ضرورة أن يُلقّى يمين الطلاق ثلاث مرات متفرقات. ولقد رأيت مسلمات يشغلن وظائف مرسوقة يعشن لهذا السبب في خوف دائم من أن يستيقظن يوما ليجدن أنفسهن مطلقات، وربها لا يعلمن بطلاقهن إلا من خلال طرف ثالث ( ولقد أنغى قانون الأسرة المغاربي لعام ١٩٩٣ إعلان المرأة بالطلاق من خلال طرف ثالث ، لعدم وجود سند له في القرآن ) .

لم يقترب القانسون الألماني التقدمي من هذه النقطة، وهي إمكانية إنهاء الزواج، أى الطلاق، من طرف واحد، وذلك دون أسباب قطعية، فوفقا للمادة ١٥٦٥ من القانون BGB، يكفى أن يرفض أحد أطراف العلاقة الزوجية الفقرة ١٥٦٧، وإن امتدت مهلة إنهاء الزواج إلى ٣٦٥ يوما.

ويستطيع السرجل إنهاء الزواج من جانبه وتسجيله فقط, أما إذا أرادت المرأة الطلاق ، فإنها تتقدم إلى المحكمة بطلب الطلاق ، إذا لم يوافق الزوج على الطلاق من تلقاء نفسه ، ولا تطلق نفسها لأسباب مالية . فالزوج الذي يطلق زوجته يفقد كل حقوقه في استرداد المهر الذي يكون قد دفعه لها ، بل ويؤدي إليها مؤخر الصداق . ومن ثم ، إذا أعطيت المرأة حق تطليق نفسها دون السرجوع إلى قاض ، فإن ذلك قد يؤدي إلى إغراء النساء بإقامة علاقات زواج بنية إنهائها بعد فترة لأغراض مالية .

التقيت رجلا مسلما من البوسنة في أحد لقاءات المسلمين الناطقين بالألمانية، فوجدته شديد التعاسة والاكتئاب، لأن زوجته الكرواتية تخلت عن إيهانها بالله، ومن شم فعليه طلاقها. وتتعرض النزوجات الكتابيات لأزواج مسلمين إلى ضرر بالغ إذا طلقن، إذ لا حق لهن في إرث أزواجهن، ناهيك عن فقدانهن الحق في رعاية أطفالهن. ولا يدري أحد كم من الزوجات الألمانيات لأزواج مسلمين اعتنقن الإسلام لهذه الأسباب. ولقد تحول بعضهن إلى مسلمات حقيقيات بفضل الحياة في أسرة مسلمة، وما تتركه من آثار فيهن ، بينا بقى بعضهن الآخر مسلمات بالاسم فقط.

لم أصادف حتى الآن حالة انتهى فيها زواج إسلامى بسبب الشذوذ الجنسى لأى من الزوج أو الزوجة ، وإن كنت قد صادفت حالة امتنعت فيها امرأة ذات مكانة مرموقة عن الزواج لهذا السبب . ويستلفت الامتناع عن الزواج الأنظار ، لأن الزواج واجب دينى على كل قادر عليه . ولقد نهى القرآن عن العلاقات الجنسية الشاذة ، ومع ذلك فإن لهذه العلاقات وجودًا لايستهان به في العالم الإسلامي . ولست مبالغا إذا قلت : إنه لا يوجد مكان آخر به ذلك القدر من التسامح حيال الشذوذ الجنسي الذي يوجد بالمغرب . وربيا بفسر ذلك حضور كثير من الفنانين الشواذ أو المخنثين الأمريكين ، أمثال : تنسبي بفسر ذلك حضور كثير من الفنانين الشواذ أو المخنثين الأمريكين ، أمثال : تنسبي منطقة دولية ـ أو اللذي قضوا بقية حياتهم فيها مشل شارلز وجين بولس . وتجذب طنجة مناوم الكثير من السياح الشواذ جنسيا .

فى ختام هذا الفصل ، يثور السؤال حول تحرر المرأة . والإجابة عن هذا السؤال ليست بالأمر اليسير، خاصة وأن الظروف تختلف من بلد إلى آخر . لكن لا ينبغى أن ينخدع المرء

بنهاذج تقدم نفسها للعالم الغربى على أنها ممثلة للاتجاه النسائى فى بلادها، من أمثال فاطمة مرئيس التى تحظى فى الغرب بالترحيب، وبمكانة وقيمة كبيرتين، فى حين أنها لا تعنى فى بلاها، المغرب، شيئا. فالمرأة المسلمة ليست فى حاجة إلى حركة تحرر. فهى، بالنظر إلى موقفها من الله، متساوية مع الرجل . . . عليها ما عليه من واجبات وفروض : الصلاة والصوم والزكاة والحج، ولها نفس ما له من وعد فى حياة ما بعد الموت. وإلى جانب ذلك، تتساوى المرأة المسلمة فى حقيقة الأمر مع الرجل المسلم فى الحقوق المدنية والإنسانية . وليس لزوجها على وجه الخصوص الحق فى التصرف فى أملاكها الخاصة . ولا تفقد المرأة المسلمة بعد زواجها اسم أسرتها لصالح اسم أسرة الزوج ، وإنها تحتفظ به حتى نهاية عمرها . واحتفاظ المرأة المسلمة بهذا الحق على وجه الخصوص، يوقعها فى مشكلة عندما تسافر إلى بلد أوربى، حيث يصعب على رجال الحدود فيه إدراك كيف أن طفلها الشرعى الذى بصحبتها يحمل اسها غير اسمها .

إلى جانب ذلك، فهناك بعض الاختلافات بين المرأة المسلمة والرجل المسلم، لا تشعر حيالها بالتمييز ضدها، أو بظلم يقع عليها، لأنها اختلافات ترجع إلى معطيات معينة. فهي حين تبرث أقل من أخيها، لا يكون واقعا عليها ظلم، ولا يكون ذلك خرقا لمبدأ المساواة بينها، لأن هذا الأخ هو وحده المسئول عن رعاية أسرته، بينها لا تتكفل هي بشيء من الإنفاق على أسرتها، بل ولا بنفقتها الشخصية عندما تتزوج. وترضى المسلمة بأن تكون لها الكلمة العليا فيها يتعلق بشئون الأطفال صغار السن، بينها يكون لزوجها الكلمة العليا فيها يختص بشئون أطفالهما الأكبر سنا.

هكذا، يضيق نطاق تساؤلنا لنصل إلى السؤال الذي طرحناه في بادي الأمر، وهو: هل تتساوى فرص عمل المرأة مع فرص عمل الرجل ( في غير ما يتعلق بالأعمال الدينية) ؟

وإجابتى عن هذا السؤال هى: لا أعلم . وأنا لا أستطيع أن أعلم، لأن غالبية المسلمات لا يبحثن عن سعادتهن في محاكاة الرجال. فهن، مثلهن في ذلك مثل كثيرات من الأوربيات، لايرغبن في العمل كسائقات شاحنات أو سيارات أجرة، أو كقائدات طائرات أو شرطيات، وإنها يتمسكن بدورهن المحدد في الأسرة . ولا يرجع ذلك إلى غياب « الوعى السليسم»، وإنها إلى اقتناعهس بأن النساء اللاثى يقدمن أمثلة ونهاذج للمرأة المتحررة في الغرب يشعرن بالندم ، لأنهن تجاهلن الأسرة والأمومة، وما يعنيه ذلك من أنه قد فاتهن أن يحققن بالكامل حقيقة وجوهر المرأة .

مجمل القول ، إنه ليس هناك الكثير عما يمكن قبوله بصدد فرص العمل للمرأة المسلمة ،

لأنها ترى أن مستقبلها يكمن في كونها امرأة توظف كل مقوماتها وخصائصها ( ولا أقول أسلحتها ) في تحقيق أهدافها ، في ظل الاعتراف بوجود علاقة قطباها : المزأة والرجل .

ويبقى أننى عندما أحدث زوجتى عن نشاطات وإنجازات إحمدى بطلات الاتجاه النسائى ( المغالى في دعوته إلى المساواة بين الرجل والمرأة ) البارزات، فإن رد فعلها بجيء عبر سؤال ساخر مستفز: هل هي جميلة ؟ ا

## القصل العاشر إنسانية باردة كالجليد

لماذا إسطنبول بالذات؟!

ألا يصل إلى هذه المدينة سنويا حوالى نصف مليون مهاجر من الأناضول ، والبوسنة ، وبلغاريا ، ومقدونيا وألبانيا؟ ! إن هذا العدد يفوق ما استقبلته ألمانيا عام ١٩٩٢ من لاجئين سياسيين و مهاجرين . ومع ذلك ، فإنه لا يتسبب في إحداث أزمة دستورية ، أو أزمة وذارية في تركيا ، ولا تندلع بسببه حرب أهلية في إسطنبول .

ألا تصل نسبة تلوث الهواء في هذه المدينة إلى ١٠٠٠ بجم من ثاني أكسيد الكربون في كل متر مكعب، حتى إنها تتسبب في التهاب العيون والرقاب؟!

ألم يحاول المرم مرارا أن يقنع المواطنين المتشككين في جدوى إدخال الغاز الطبيعي بدلا من اللجوء إلى الجهات الحكومية ؟!

ماذا عن هجمات الانفصاليين الأكراد؟ وماذا عن التضخم المطرد؟ ألا يزداد التأييد اللي يحظى به الحزب الإسلامي يوما بعد يوم؟!

ألا ينقطع التيار الكهربائي يوميا لفترة ؟

ألا تنقطع المياه باستمرار؟

نعم. . إنها بالقطع مدينة غير محتملة . . ولكن ذلك كله لا يعنى شيئا بالنظر إلى نبضها بالحياة ، وإلى جمالها الدى يخلب الألباب، بموقعها الساحر، وتراثها المعارى الجميل الممتد إلى • ١٧٠ عام مضت، والذى لم يُشَوَّه بعد. إنه جمال لا يباريها فيه أى من الجميل الممتد إلى • ١٧٠ عام مضت، والذى لم يُشَوَّه بعد. إنه جمال لا يباريها فيه أى من الجميل الممتد إلى • ١٩٠٥ عام من عام ١٩١٤ إلى عام ١٩٢٤.

وهى ، إلى جانب ذلك كله ، مدينة دافئة ، حتى و إن وصلت درجة حرارة الجو فيها إلى ما دون الصفر ، لأن سكانها متعاونون مترابطون ، يشعون دفئا إنسانيا بالغا . فالمرء يلقى الآخر إما بحب وإما بعداء ولكن ليس بأدب جم فقط . و الجيران إما أصدقاء وإما أعداء ، إلا أنهم يبالون بعضهم ببعض ، ويعرفون بعضهم بعضا ، خلاف لما عليه الحال في ألمانيا ، حيث لا يبالى الجيران بعضهم ببعض ، بل ولا يعرفون بعضهم بعضا . وفي إسطنبول لا يكتشف الناس وفاة أحدهم من خلال الرائحة المنبعثة من جئته .

الأتراك شعب عب للعلاقات الإنسانية، بدافع من إحساس بأن الجميع في حقيقة الأمر أسرة واحدة كبيرة. فالناس هنا يجلون علاقة الدم التي يعودون بها إلى آدم وحواء. ولقد استفدنا، زوجتي وأنا، من مفهوم الأسرة الواحدة الكبيرة المشار إليه، وبصفة خاصة، في الفترة التي كانت زوجتي تعمل فيها بالأوركسترا السيمفوني لدار الأوبرأ، كعازفة لآلة الهارب، وإلى جانب ذلك تعمل بالتدريس في الكونسرفاتوار. بينها كنت أنا أشغل آنذاك منصبا دبلوماسيا في بلجراد. وكانت رحلة القطار، المار ببلغاريا، تستغرق حوالى ٢٧ ساعة، وحينها كنت أبوح لها بقلقي من قضائها الليل بمفردها في القطار، كانت تجيبني مبتسمة: " إنك تنسي أن لي أخوة وأخوات في كل مكان». وكنت أعترض على ذلك قائلا: إن هؤلاء الأخوة لا يسافرون بالدرجة الأولى.

كانت زوجتى على الرغم من ذلك، يتكرر معها دائها ذات الموقف: يدخل أحد العهال ... عند مروره بمقصورتها فينظر إليها قليلا، ثم يقول لها: أختاه ا إذا أردت طعاما أو احتجت إلى أى شيء، فأنا بالمقصورة المجاورة . . . منتهى التعاون!

وإسطنبول أيضا مدينة نابضة بالحياة، ففي الحي الذي نسكنه، لا يسمع المرء صوت المؤذن فقط، وإنها يسمع أيضا العشرات من الأصوات القوية التي تنطلق بها حناجر الباثعين، ولكل منهم لحنه المميز، والشراء هنا مصدر متعة لـزوجتي، فهي لا تشعر هنا بأنها مجرد حرم سيادة السفير، وإنها تشعر كها لو أنها أميرة. فها من بسائع يتركها تنتظر إلى أن يلبى طلبها، أو يتركها تحمل بنفسها ولو كيلوجرام واحد من العنب إلى المنزل، حتى وإن اشترت شيئا يومي السبت أو الأحد، (إذ يحمل عنها صبى صغير جميع مشترياتها، ويوصلها حتى باب المسكن مقابل بقشيش). وإذا ما صادفت الجزار وهو في طريق عودته إلى منزله، فإنه يعرض عليها بتلقائية شديدة أن يعود أدراجه إلى الحانوت ويفتحه إذا كانت ترغب في شراء شيء ما.

فی یوم من أیام عام ۱۹۸۰، رحنا نبحث دون جدوی عن أرز باکستانی( بَسْمَالی)، وهو

آلذ أنواع الأرز على الإطلاق. وبعد ذلك بنحو ثلاثة أشهر، اتصل بنا في بون أحد الأتراك المقيمين في كولونيا، ولم يكن معروفا لنا، ليبلغنا أنه صديق لمالك الحانوت اللذي نتعامل معه في إسطنبول، وأنه قد أحضر لنا كيلوجرامين من الأرز، فمتى يستطيع أن يحضرهما إلينا؟ أي تعاون هذا الذي نرى ؟!

بدلا من البوابين مقطبى الجبين فى باريس، يعمل فى حراسة المنازل بتركيا نساء يجلسن أمام المنازل، يتجاذبن أطراف الحديث، ويشاهدن الأطفال وهم يلهون على غرار ما يجرى فى قرية أناضولية . . . أى دفء إنسانى هذا الذى يجرى ؟!

تستمتع زوجتى بعملية الشراء هنا، بسبب شفافية السوق أمامها، وقربه من مسكننا. فلا يكاد المرء يسير لمدة ٤ دقائق، حتى يجد أمامه سبعة من محلات تصفيف الشعر، وسبعة من محلات البقالة، وسبعة من محلات الأجهزة والأدوات الكهربائية، وستة بنوك، وأربعة ملات جزارة. ولا يستطيع أحد أن يضامر برفع الأسعار أو بعرض البضائع أو أن يتلاعب بالأسعار دون أن يفلت من العقاب. والفيصل هنا، هو جودة الحدمات المقدمة للمشترى.

ولقد شهدت بنفسى فى ٢٢ من يولية عام ١٩٨٠ دليلا، كأبلغ ما يكون الدليل، على علاقة الإنساء التى تحكم نظام المنافسة هنا فى البازار المعلق فى إسطنبول. فلقد وقفنا أمام واجهة عرض (فاترينة) أحد المحلات المعلقة ، وقد بدا علينا إعجابنا الشديد بالمعروضات بها، وإذا بهالك المحل المجاور يأتى إلينا مثنيا على معروضات جاره المنافس له، بدلا من أن يدعسونا إلى محله هو . . . أى فارق بين هذا السلوك، والسلوك أو المنهج الأمريكي فى المنافسة عد العنف أو حتى القتل ؟!

أصابتنى الدهشة أيضا عندما كنت عائدا يوم ٢ من أكتوبر عام ١٩٩٥ من المطار إلى منزلى، مستقلا سيارة أجرة . فعندما دفعت إلى سائق السيارة بمقدار من النقود، يساوى ما يشير إليه مؤشر العداد، وكان يزيد قليلا عها هو معتاد لهذه المسافة، وجدته يرد إلى جزءا من النقود قائلا: إنه يشعر أن العداد لا يعمل بصورة سليمة . . . أى إخاء هذا الذى يعبر عنه سلوك السائق؟!

ويسرى مبدأ شفافية السوق حتى في المحلات التي تتعامل في مستلزمات النواف . فهناك شارع متخصص في التعامل في هذه المستلزمات ، يقع في أحد الأحياء المتطوفة Begilar ، تصطف به محلات تصفيف الشعر وملابس النواف ومستلزماته الأخرى . وبه أيضا مبان مكونة من عدة طوابق ، بكل طابق منها قاعة احتفالات . وفي حالات كثيرة ،

يأخل الاحتفال طابعا جماعيا، ويجرى فى أكثر من قاعة. فالناس هنا لا ينعىزلون، لا فى الفرح، ولا فى الحزن، ( فمن الطبيعى هنا أن يوجد أفراد الأسرة والأصدقاء فى منزل المتوفى لمدة أربعين يوما بعد وفاته للصلاة على روحه ولتقديم واجب العزاء لأسرته).

عرفنا طريقنا إلى سوق الزفاف الغريب المشار إليه، تلبية لدعوات لحضور حفلات زفاف بعض الأقارب الفقراء، الذين تربطنا بهم صلة قربى من بعيد. وكانت الدعوة توجه إلينا، لما تفرضه صلة القربى في العالم الإسلامي من التزامات. وكنا تلبى الدعوة، لأنه لا ترفض في العالم الإسلامي دعوة إلى حضور حفيل زفاف، حتى إذا ما كيانت البرحلة إلى مكيان الاحتفال تستغرق ساعة ونصف الساعة، وحتى إذا ما كان على المرء أن يصعد سبعة طوابق بصحبة حماة تبلغ من العمر ٨٠ عاما.. فأى ترابط عائلي هذا الذي يربط الناس هنا؟!

لكل ما سلفت الإشارة إليه، لا بدللمرء من أن يدرك لماذا تقشعر أبداننا، زوجتى وأنا، من برودة العلاقات الإنسانية في ألمانيا، حتى لو كان الجو صيفا شديد الحرارة. ويشاركنا أخرون هذا الشعور نفسه.

فقد أعرب المستشار هيلموت كول، في حديث له إلى التليفزيون الألماني يـوم ١٦ من أكتوبر عام ١٩٩٤، عن خاوفه وهمومه الشديدة، لأن الألمان صاروا اليوم أقـل تعاونا عن ذي قبل. وبعد عام من ذلك التاريخ ، حلر المستشار هيلموت كول أثناء مؤتمر الحزب الديمقراطي المسيحي المنعقد في كارلسروهمه يوم ١٦ من أكتـوبر عام ١٩٩٥ من و الجو البارد غير الإنساني على نحو لا يحتمل، والذي ينشأ عن كثرة وسائل الاتصال التي تمنع الناس من أن يتبادلوا الحوار في مواجهة بعضهم بعضا».

والظاهرة معروفة . . فكل شيء يسير بالكاد في صمت ، على نحو نزيبه وفعال ، في المجالات كافة . . الإدارة ، والإنتاج ، والمواصلات، ووسائل الاتصال ، ورعاية المرضى ، والمفقراء . فنحن دولة يخضع فيها كل شيء للنظام ، حتى تصنيف المخلفات .

وفي هذا المجتمع المبرمج، الخاضع لنظام (روتين) يتسم بالرتابة ومن ثم بالملل الشديد، لن يجد المرء سبوى عنصر واحد لا يخضع لسيطرة أو تحكم كاملين، ومن ثسم فإنه يمثل مصدر إزعاج. هذا العنصر هو الإنسان الذي لا بد من أن يقمع، ومن أن تتوفر إمكانات للاستغناء عنه، عن طريق ميكنة كل شيء، وإخضاع كل شيء المتحكم الآلي عن طريق الكومبيوتر. ولذلك، فالويل كل الويل لمن يتورط من الأفراد « المزعجين » في خلاف مع الإدارة أو الشرطة أو القانون . . ففي ألمانيا تخضع علاقة المواطن بالمسئولين لأحكام القانون

أكثر منها لاعتبارات العدل . وعلى الرغم من وجبود ظروف مخففة للعقوبات ، فإن خلاف الفرد مع النظام يتحول في الغالب إلى شكل من أشكال الصراع التي يحفل بها أدب كافكا . فالظروف المخففة للعقوبات ، والتي يتضمنها القانون ، ليست بديلا للقلوب المتحجرة . ولقد صاغ قدماء الرومان هذه الظاهرة في قولهم: « إن المغالاة في العدل تتحول في بعض الأحيان إلى ظلم شديد».

إننى أبالغ فى وصف عملية ، تتصف بالأنانية المفرطة ، وبالانعزالية الواضحة ، تتسلل ببطء لتأخذ لها مكانا فى حياة المجتمع الألمانى . فبينها تعنى كلمة تركى جمعا من الناس يعيش الفرد بينهم ، تعنى كلمة ألمانى فردا يعيش وحيدا فى عزلة عن الناس . فهنا يجرى الفصل بين الجدود والأحفاد ، وإيداع الأول دارًا لرعاية المسنين . ولا يقف الأمر عند ذلك ، بل إن الأمهات اللائى يجدن فى أنفسهن القدرة على رعاية أطفالهن بمفردهن ، يتظرن إلى والد الأطفال على أنه « شيء » لا ضرورة له ، ويمكن الاستغناء عنه . فهل يدرى أحد كيف سيواجه الشعب الألمانى جيلا من الأطفال حرم عمدا من الوالد والأسرة ؟!

فى العالم الإسلامى ، كما فى غيره ، يحكم القانون الموظفين الذين يخشون المفتش ، مثلهم فى ذلك مثل أقرائهم فى العالم أجمع . ومع ذلك ، فهناك دائها أمل فى أن تحل مشكلة ما من منطلق إنسانى ، حتى وإن كان ذلك بمخالفة اللوائح . وهذا هو ما أعنيه ، عندما أقول : إن «الفساد» أداة تخفف من قسوة القوانين فى الشرق . وأسوق هنا كمثال لذلك واقعة فى أغسطس عام ١٩٩٤ :

فبعد الانتهاء من صلاة الجنازة في مسجد سليمية ، توجهنا إلى المقابر لحضور عملية اللدفين. ولكننا تأخرنا حتى انتهى الموعد المحدد لعبور الطريق السريع المؤدى إلى معبر البوسفور على الجانب الآسيوى من إسطنبول . وكان أن توقفنا عند الشرطة طالبين مساعدتها في تمكيننا من تغيير مسارنا ، حتى نستطيع أن نلحق بموعد الدفن . ويعلم القارئ بطبيعة الحال ما حدث . وخلاصة القول إننا لحقنا بعملية الدفن في موعدها . وفي المقابل ، ما الذي كان يمكن للمرء أن يفعله ، لو أنه واجه موقفا نماثلا على طريق سريع في المانيا؟! وماذا كان يمكن أن يسمع من الشرطة ، لو أنه طلب منها ما طلبناه من الشرطة في إسطنبول؟! غالب الظن أنه ما كان ليسمع شيئا على الإطلاق ، لأنه ما كان ليجرؤ على أن يطلب طلبا كالذي طلبناه!!

يبدولى، بالقياس على ذلك ، أن بعضا من أنشطتنا وأعمالنا « الإنسانية الا مضمون لها . ويبدو لى أيضا أن بعضا مما يوصف بأنه اهتمامات والتزامات إنسانية ليس إلا ثرثرة بلا

مضمون. ذلك، لأننى لا أستطيع أن أتخلص من الإحساس بأن كل هذا ليس أكثر من تلطيف وتخفيف إعلامي عن ضائرنا المعذبة.

أفلم يكن رفع الحظر عن توريد السلاح إلى مسلمى البوسنة ، ليتمكنوا من الدفاع عن أنفسهم في الحرب ، أكثر إنسانية من مجرد مساعدتهم على ألا يواجهوا العدو جياعا؟ إننا نحميهم من أن يموتوا جوعا ، بدلا من أن نحميهم من التطهير العرقى ، ومن المذابح الجاعية .

همل أبالمنغ فى ذلك ؟! كل صورة ترسم باللونين الأبيض والأسود، إنها هى أشبه باللصق. فالعالم لا ينقسم إلى أخيار وأشرار فحسب. فالاتجاه السائد الذى تعرضت له اتجاه حقيقى، وغير مبالغ فيه. وهو اتجاه يمثل، من ناحية، سببا، ومن الناحية الأخرى، نتيجة لما وصفه أولريخ فيكارد فى كتابه لا ضياع القيم، (١٩٩٤).

إننى أود أن أتعرض بالحديث لظاهرة السلوك الإنسانى للمسئولين فى الشرق، قبل أن يتهمنى أحمد بأننى أزيف صورة هذا السلوك « الإنسانى »، الذى أعتبره مؤشرا لفساد منظم. فلقد رأيت ، أكثر من مرة ، مسشولين فى الشرق يتخطون اللوائح بدافع من الشفقة فقط ، وليس بغرض الحصول على مقابل مادى . وإنه لمن القسوة بمكان ، أن ينظر إلى قبول « البقشيش» باعتباره فسادا ، فى ظل تدنى دخيل المواطن إلى مستوى لا يكفى لإعاشته هو وأسرته . فالموظف الحكومى ، الذى يتقاضى راتبا شهريا يتراوح بين • ٢٥ ماركا و • • ٤ مارك ، يعلم أن رئيسه يدرك فى صمت أنه يحسن دخله من خيلال المصول على شيء ما ، لكى يستطيع أن يفى بالحاجات الضرورية الأسرته ، وأن يوفير لها الحد الأدنى من مستوى المعيشة .

لن أحاول شرح هذا الأمر نظريا، لأن قصة زواجى من «بولبين» تشرحه على نحو أفضل . . . كانت جميع ترتيبات وإجراءات النزواج تتم تحت ضغط شديد من عنصر الوقت . فلم يكن أمامنا من الوقت متسع يتيح لكل شيء أن يسير على نحو روتيني . فلقد كنت أعمل حينذاك في بلجراد . وكان من المقرر أن يعقد مؤتمر الأمن والتعاون في أوربا في بلجراد يوم الثلاثاء ٣ من مايو عام ١٩٧٧ ، بعد انتهاء أعماله في هلسنكي . وكُلِّفْتُ بأن أكون نائبا لرئيس الوفد الألماني إلى هذا المؤتمر .

وكان لا بد، لإتمام زواجى ، من الحصول على شهادة أهلية (صلاحية) للنزواج من بوذ ، وتبين لى أن حصولى على هذه الشهادة سيستغرق وقتا طويلاجدا، مما يترتب عليه أن زواجنا لا يمكن أن يتم قبل يوم الاثنين ٢ من مايو، أى اليوم الذي يسبق بدء عقد المؤتمر.

وصلت إلى إسطنبول في عطلة نهاية الأسبوع، وكانت بولبين قد حصلت من السجل المدنى في ميزانداز، بعد دفع المطلوب، على كل الأوراق الضرورية السلازمة لإتمام زواجنا يوم الاثنين، في موعد غايته الساعة الثانية عشرة والربع ظهرا، وكان وهنا تكمن المشكلة من الضرورى أن يتم قبل هذا الموعد ترجمة شهادة الأهلية للزواج من الألمانية إلى التركية، والتصديق على الترجمة من القنصلية الألمانية في إسطنبول، وتصديق حاكم إسطنبول، وإلى جانب ذلك، كان لا بد من إجراء تحليل بشأن الأمراض التناسلية في المستشفى الألماني (حيث لا تقبل السرشوة) والتصديق على شهادة المستشفى بنتائج التحليل من السلطات الصحية في إسطنبول. وكان لا بد من أن يتم ذلك كله في ثلاث ساعات!

تضاءلت فرص نجاحنا في إتمام كل ما سلف ذكره ، عندما رأينا ، يوم الأحد أول مايو، ميدان تقسيم وقد تحول إلى ساحة حرب من جراء المصادمات الدامية التي نشبت إثر تظاهرات سياسية . فها كان المرء ليرى في هذا الميدان سوى سيارات محترقة وبقع من دماء تلطخ أسفلت الشوارع ، ونوافل محطمة ، وغير ذلك من الآثار التي تنجم عن مثل هذه المصادمات . وفي هذا الميدان ، تقع مكاتب المسئولين الذين كان علينا أن نقصدهم لاستخراج جميع الأوراق آنفة اللكر .

وكان ثمة شك فى أن يذهب المسئولون إلى مكاتبهم فى اليوم التالى ليوم عاصف عصيب كذاك اليوم . ومع ذلك ، رحنا صباح يوم الاثنين نلهث وراء استكال الأوراق الناقصة . ولقد عوملت فى القنصلية الألمانية كزميل ، حيث بدءوا فى اتخاذ الإجراءات المطلوبة قبل موعد بدء العمل الرسمى . ولكننا اضطررنا فى مقر بلدية إسطنبول على الطرف الآخر من القرن الذهبي إلى أن ندفع خسة من الموظفين إلى العمل بدفع المطلوب إليهم . وقام أولهم بإثبات أوراقنا فى دفتر اليومية ، وحصلنا من الشانى على دمغة ختمها الثالث ، وراجع الرابع كيل هذا . أما الموظف الخامس ، الذي يقيع في طابق يعلوالطابق الذي يعمل فيه هؤلاء الأربعة بطابقين ، فقام بالتوقيع اعتبادا لما قاموا به من إجراءات .

تسرب اليأس إلى نفوسنا بسبب إصرار المستشفى الألمانى على أن يسلمنا نتائج الفحوص بعد ساعتين ، وليس قبل ذلك . وفقدنا الأمل تماما في إمكانية إتمام الزواج في الموعد المحدد، حتى إننا لم نجرؤ على تحديد موعد الزفاف في إعلان الزواج .

تسلمنا شهادة المستشفى فى الساعة الحادية عشرة ، وبدأنا على الفور سباقا لاستكمال بقية الأوراق المطلوبة ، فتوجهنا إلى مكتب الصحة التركى للتصديق على هذه الشهادة . وهناك كان علينا أن نلهث مرتين صعودا إلى الطابق الخامس ، حيث استطعنا بعد دفع

المطلوب أن نحمل إحدى السكرتيرات على أن تترك العناية بأظافرها ، وأن نقنع سكرتيرا أن يختم لنا الشهادة ، وبسبب ضيق الوقت ، تحتم علينا أن ننتقل من مكتب الصحة إلى مكتب السجل المدنى بسيارة أجرة ، على الرغم من أن المسافة بينهما لا تنزيد على ٥٠٠ متر.

وعندما وقفت أمام موظف السجل المدنى ، ذلك الرجل الذى بيده كل شيء، كنا منهكى القوى ، وقد ابتلت ثيابنا من العرق . وكان من المفترض أن يتعاطف معنا بالنظر إلى وضعنا ، وبسبب توصيات كثير من الأصدقاء . ولكنه ، عندما راح يتصفح الأوراق ، توقف أكثر من مرة أمام تناقضات ومخالفات . فنحن لم نراع ، في أكثر من حالة ، الفترة التي ينبغي أن تفصل بين إجراء وإجراء آخر ، كما لم يتوفر الإعلان عن رغبة الطرفين في النواج ، وإلى جانب ذلك ، تغيب عن مراسم الزواج المترجم الذي تنص اللوائح على وجوده في حالة زواج الأجانب .

بدأت الدموع تترقرق في عيني زوجة المستقبل . واعتقدت أنا ، بغباء المرجال ، أننا قد فشلنا في بلوغ غايتنا اليوم . ولم يخطر ببالى على الإطلاق أن هذه الدموع هي دموع الفرح ، إذ كان الموظف قد أخبرها بالفعل بأن المراسم سيجرى إتمامها الآن وعلى الفور ، ثم أردف قائلا : « لو أنكما وقفتها أمام غيرى ، لكان عليكما أن تنتظرا لمدة ستة شهور أخرى ، ا!

هكذا تزوجنا ونحن نرتدى « الجينز والبلوفر » ، وشهدت سكرتيرات السجل المدنى على عقد قراننا . وكنت أجيب عن أسئلة الموظف بالإيجاب أو النفى ( نعم أولا ) ، بفضل اتباع إشارات سبق الاتفاق عليها بيننا ، زوجتى وأنا ، وليس بفضل فهمى لما يقول . وانقضى ما تبقى من اليوم بعد ذلك بسرعة شديدة . فذهبت زوجتى إلى مصفف الشعر ، بينها تولت أخواتها دعوة الضيوف إلى حفل استقبال صغير .

وكانت ليلة النواف قصيرة ، إذ كان على أن أتسوجه إلى المطار في الساعة الخامسة صباحا، حيث أقلعت طائرة ال JAT التي أستقلها في تمام الساعة السابعة والربع ، لتصل إلى مطار بلجراد في تمام الساعة السابعة والربع أيضا ، بسبب فرق في التوقيت مقداره ساعة واحدة بين تركياويوغسلافيا . واستطعت بلالك أن أصل بسيارتي البورش الصغيرة إلى مقر المؤتمر في نوفي بيوجراد في الساعة الثامنة والسربع ، لأشترك في عادثات الوفد الألماني ، التي المؤتمر في نوفي بيوجراد في الساعة الثامنة والسربع ، لأسترك في عادثات الوفد الألماني ، التي كان ، من المقدر أن تجرى ، في الموعد الذي وصلت فيه ، قبل بدء المؤتمر . وفي نهاية المباحثات ، سأل السفير د . فيشر عها إذا كانت هناك إضافات تحت بنداما يستجد من أعهال » ، فأجبته : نعم . . لقد تزوجت أمس في إسطنبول ا

يستطيع المرء أن يستنتج من هذه القصة أن الشرق مهيأ لانتشار الرشوة على نحو غير قابل للعلاج . . . ألم أعترف بأننا ما كنا لنشزوج لولا ما دفعناه من بقشيش كثير ؟ ! ومع ذلك ، فهذه القصة تكشف عن بعد آخر مختلف . . إنها تبرز الصفة الإنسانية التي يتمتع بها في الشرق حتى البيروقراطية ذاتها ، كها تبرز أيضا ذلك الدفء الذي يتعاصل به الناس بعضهم مع بعض . وأيًا ما كان الأمر ، فإننا نأمل ألا تضل ألمانيا الطريق إلى هذا الدفء على نحو قاطع لا رجعة فيه . وأعتقد أن الإسلام يستطيع أن يساهم بدور لتصحيح السبيل .

## القصل الحادى عشر الإسلام في ألمانيا .. إسلام ألماني ؟

أقيم في بولين في الفترة بين ٢٨ من مايو ٢٠٠ من أغسطس عام ١٩٨٩ معرض بعنوان و أوربا والشرق ٢٠٠ ١٩٠٠ ولقد أبرز هذا المعرض وأكد حقيقة التأثير العربي الإسلامي في جميع فروع الفنون في الغرب ، بما فيها فن العمارة ، والرسم ، والحرف الفنية ، والموسيقي ، وأصول اللياقة وقواعد السلوك ، واللغة ، والزي السيائد (٥٠٠ ومع ذلك ، كان التأثير الديني للإسلام في أوربا ضئيلا جدا في تلك الفترة ، وبصفة خاصة في ألمانيا التي لم تتعرض على العكس من إسبانيا وفرنسا والنمسا و لاحتلال إسلامي أو لحصار عسكرى ، فلم يصل العرب في عام ٢٣٢ إلى والنمسا و لاحتلال إسلامي أو لحصار عسكرى ، فلم يصل العرب في عام ٢٥٢ إلى أبعد من وحول فينا .

من الثابت ، أنه كانت هناك اتصالات دبلوماسية بين شارلمان الأكبر والخليفة هارون الرشيد ببغداد . ومع ذلك ، فإننا لا نستطيع أن نتحدث عن علاقات ثنائية حقيقية بين ألمانيا والعالم الإسلامي ، إلا ابتداء من عام ١٧٣١ . ففي هذا العام ، جند فريدريك فيلهيلم ملك بروسيا عشرين من الجنود الأتراك لأجل حراسته الشخصية . ومن أجل هؤلاء الجنود ، أقيم في بوتسدام عام ١٧٣٢ أول مسجد في ألمانيا . وفي عهد خليفته فريدريك الأكبر ، ازداد عدد الجنود المسلمين في الجيش البروسي ، حتى بلغ حوالي فريدريك الأكبر ، ازداد عدد الجنود المسلمين في الجيش البروسي ، حتى بلغ حوالي ألف جندى ، معظمهم من النتار الفارين ، ومن الألبان ، ومن البوسنة . . وأصبحت هناك بذلك حاجة ملحة إلى وجود إمام ( واعظ ) لهم . وإلى هذه الفترة ، أي حوالي منتصف القرن الثامن عشر ، يرجع تاريخ وجود أقدم مقابر للمسلمين بألمانيا ، وتقع هذه المقابر عند برلين (٥٠) .

توثقت العلاقات بين العالم الإسلامي وألمانيا في القرن التاسع عشر. ففي الفترة

۱۸۳۹ - ۱۸۳۹ أدى القائد هيلموت فون مولكه خدمات جليلة للسلطان العثمانى ، يينما اعتنق د . إدوارد شتش ، وهو مستشار مدنى ، الإسلام ، وحمل اسم محمد أمين باشا ، وصار فيما بعد حاكما لإقليم مصر الجنوبى ، حيث قام بأعمال متميزة . كذلك ، صار الكاثوليكى كارل ديتروات ، من براندنبرج ، بعد اعتناقه الإسلام ، قائدا برتبة فيلد مارشال فى القوات التركية باسم محمد على . أما القيصر فيلهيلم الثانى ، فقد أحرز قصب السبق ، وأصاب الهدف فيما يختص بالعلاقات الإسلامية ـ الألمانية من خلال ما بذله من جهود للظهور كمحام للعالم الإسلامى ( فى مواجهة إنجلترا وفرنسا وروسيا ) . فلقد تركت رحلاته إلى إسطنبول فى عام ١٨٩٥ ، وإلى دمشق والقدس فى عام ١٨٩٥ ، وإلى طنجة فى عام ١٩٠٥ بصماتها وآثارها الطيبة فى هذه والبلاد .

لم يكن من قبيل الصدفة أن تحارب تركيا إلى جانب دول المحور (الوسط) في الحرب العالمية الأولى ؛ فلقد عمل إنفر باشا ، المحرك الرئيسي للشباب التركي لفترة من الوقت ملحقا عسكريا لتركيا في بولين . وكان من الضروري أن يقام مسجد آخر بالقرب من برلين لأسرى الحرب المسلمين ، الذين كانوا يبلغون ١٥ ألف أسير معظمهم من روسيا وشمالي إفريقيا والسنغال . ولقد أقيم هذا المسجد ، الذي افتتح في حضور السقير التركي عام ١٩١٥ ، عند زوسن ، ويعرف بمسجد فو ند سدورف .

ليس هناك مجال للحديث عن جماعة إسلامية من أصل ألماني قبل عام ١٩٢٢ ، حيث التفت هذه الجماعة منذ ذلك التاريخ حول الهندي مولاي صدر الدين ، الذي تمكن في عام ١٩٢٥ من استلام مسجد القبة في برلين ـ فيلمر سدورف .

كان الأمر أثناء الحرب العالمية الثانية مختلفا ، إذ اتخلت مشكلة رعاية ٦٠ ألفا من أسرى الحرب المسلمين من الاتحاد السوفيتي والبوسنة بعدا مختلفا ، من حيث الحجم والشكل ، عما كان عليه الحال أثناء الحرب العالمية الأولى (١٩١٤ ـ ١٩١٨) . فلقد أدت تحريضات المفتى أمين الحسيني ، الذي كان قد اتخذ برلين مقرا له منذ عام ١٩٤١، إلى رغبة الكثيرين من الأسرى المسلمين في محاربة القوى الاستعمارية والإلحاد السوفيتي ، ومن ثم فقد انضموا إلى قوات الرايخ الألماني (٥٢) . ولم تكتف القوات المسلحة الألمانية والقوات الخاصة بالسماح بإنشاء معهد إسلامي » في برلين فحسب ، المسلحة الألمانية والقوات الخاصة بالسماح بإنشاء معهد إسلامي » في برلين فحسب ، الم يتركو اأيضا فرصة تفلت منهم لا ستخدام التتار والتركمان والبوسنيين والألبان لتحقيق أغراضهم ، وفي سبيل ذلك ، أنشأت القوات المسلحة في عام ١٩٤٤ مدرسة لتحقيق أغراضهم ، وفي سبيل ذلك ، أنشأت القوات المسلحة في عام ١٩٤٤ مدرسة

عسكرية خاصة ، لتخريج رجال دين مسلمين على وجه الخصوص .

كانت الوحدات المسلمة ترتدى الزى العسكرى الألمانى ، مع شارة كتف بألوان العلم الفلسطينى ، وبشعار « أرض عربية حرة » مكتوبا باللغتين العربية والألمانية . (ومرة أخرى ، تصور ألمانيا نفسها على أنها « حامية » العالم الإسلامى ) . ولقد انتهت هذه المغامرة بكثير من المسلمين إلى نهاية مأساوية ، في عام ١٩٤٥ . ولكن مسلما ألمانيا ، هو محمود هايتمان ، استطاع على أى حال أن يعيد المفتى الحسينى إلى القدس مرة أخرى .

احتلت الدراسات الإسلامية الألمانية مكانة مرموقة بين دراسات الاستشراق منذ القرن العشرين ، إلى جانب تمتعها بسمعة طيبة ، ما تزال تحتفظ بها إلى اليوم ، فى العالم الإسلامى . ويعود ذلك إلى اتباع العلماء الألمان للمنهج الوضعى الذى كان عمل روح وجوهر العلم فى ذاك القرن . وهو ما يشكل نقيضا تاما لسلوكيات لورنس العرب ، الذى كان عميلا لقوات الاحتلال . وتظل محاولات ميودور نولدكه (المتوفى فى عام ١٩٣٠) ، لإثبات وتحقيق كل آية من آيات القرآن والتأريخ لها ، مثالا حيا على جدية البحث العلمى ، وقيمة باقية من قيمه حتى بالنسبة لعلماء المسلمين . وكذلك أفنى الأستاذ Rudi Paret من تينيجن حياته فى دراسة القرآن ، وتوصل بدراسته إلى أثبات أنه خلف ووريث صالح ، فى القرن العشرين ، لهذا الاتجاه العلمى المتأصل .

كان الألمان في تلك الأثناء ، قد دخلوا في «حوارات علمية » مع القرآن . وتعود أولى ترجمات القرآن إلى الألمانية إلى عام ١٦١٦ ، حيث ترجمها سالومون شفايجر(٥٣) ، ونشرت في نورنبرج تحت عنوان : قرآن الأتراك . . دينهم وخرافاتهم . ومن الممكن أن يتصور المرء كيف كانت هذه الترجمة ، إذا ما علم أن النص الذي نقلت منه لم يكن القرآن باللغة العربية ، وإنما كان منقولا عن ترجمة إيطالية منقولة بدورها عن ترجمة لاتينية سابقة لها .

ولقد تم تدارك هذا الخطأ وتصحيحه. منهجيا على الأقل. في عام ١٧٧٢ ، حين قام دافيد فريدريش ميجرلين David Friedrich Megerlin بترجمة القرآن من اللغة العربية ، ونشر الترجمة بعنوان «الكتاب المقدس للأتراك». وهذه الترجمة هي التي قربت الشاعر جوته من الإسلام ، بعد أن دفعه هير در إلى قراءتها ، حتى إن البعض يتصور إلى الآن أنه تحول إلى الإسلام في صمت تام. ومن المعروف عن جوته ، أنه كان يعتقد في الله كعلة أولى لكل شيء . ولقد ترك جوته في عمله الشعرى (الديوان

الغربى ـ الشرقى ؟ ملاحظة تفيد أن «الشاعر لا يستبعد هو نفسه أن يكون مسلما »(أن) . ولك أن تتخيل مدى سعادة جوته ، لو كان قد قدر له أن يقرأ المحاولة ، الوحيدة من نوعها حتى الآن ، التى قام بها الشاعر المستشرق فريدريك روكيرتFriedrich Ruckert من ترجمة القرآن إلى شعر ألمانى (٥٥) . ومنذ ذلك التاريخ ، ظهرت حوالى ٢٠ ترجمة ألمانية للقرآن ، منها ست ترجمات متداولة الآن في المكتبات ، من بينها ترجمتان فقط لكتاب مسلمين (٥٦) .

تتضاءل كل الاتصالات الألمانية ـ الإسلامية السابقة ، وتكاد تفقد بريقها ورونقها وأهميتها ، بل ربما يكون عليها أن تتوارى ، بالقياس إلى الاتصالات الجارية فى الوقت الحاضر ، من حيث نوعها وكثافتها . فالمرء لا يلتقى اليوم بالإسلام فى ألمانيا من قبيل الصدفة من حين إلى آخر ، على نحو ما حدث لجوته عام ١٨١٤ فى صورة جنود روس من باشكريستان ، وإنما يكاد يلتقى به فى كل خطوة يخطوها . فاليوم ، يعيش بيننا حوالى مليونى مسلم . ونفس الوضع يجده المرء فى إنجلترا ، وفى فرنسا ، وفى بليس ، بلجيكا ، وفى هولندا . ويجرى اليوم بناء مساجد هائلة فى كل مكان : فى باريس ، ولندن ، وروما ، وفينا ، وزغرب ، وقرطبة ، وحتى فى مانهايم وفورتها يم .

تعتنق الإسلام اليوم أعداد متزايدة من الأوربيين في جميع بلدان أوربا ، وأصبح اعتناق الإسلام يمثل في الآونة الأخيرة ظاهرة ، بعد أن كان من قبل حالات فردية ، كما في حالة محمد أسد (ليوبولد فايس) ، أو الصوفي فريزوف شون . واليوم يجتذب الإسلام شخصيات من كل المجالات ، فتعتنقه وتتحول إليه . ففي مجال موسيقي البوب: يوسف إسلام (كات ستيفنس Cat Stevens) ، وفي مجال الرقص : موريس بيجار ، وفي مجال الرياضة محمد على كلاي (كاسيوس كلاي) ، وفي مجال الرياضة محمد على كلاي (كاسيوس كلاي) ، وفي مجال السياسة : رجاء (روجيه) جارودي . وفي ألمانيا اعتنق الإسلام ، ٥ ألفا من السكان من أصول ألمانية .

يطرح هذا التطور مجموعة من الأسئلة ، هي :

- ـ إلى أى من الطبقات ، ينتمي هؤلاء الذين تحولوا إلى الدين الإسلامي ؟
  - ـ ما دوافعهم ؟
  - . ما صورة تنظيمهم ؟
  - ـ ما موقف الحكومة من الاعتراف بهم ؟
- ـ ما المشكلات التي تواجههم فيما يختص بالمدارس ، والطعام ، والعطلات ،

والصوم، وبناء المساجد، ومراسم الدفن ؟

ـ هل يستطيع المرء أن يعيش كمسلم في ألمانيا ، ويمارس حياته بشكل طبيعي ؟

- سأحاول الإجابة عن هذه التساؤلات في السطور التالية:

يتوفر حتى الآن مرجعان عن الأسباب والطرق التي تؤدى بالأوربيين إلى اعتناق الإسلام . أحد هذه المراجع ألماني ، أما الآخر فهو دولي .

فلقد قامت الكاتبتان: فاطيما شرقاوى Fatima Cherquawi وليسزابث روشيه Lisabeth Rocher بتوجيه سؤال إلى عديد من المسلمين الأوربيين والأمريكيين من خلال نموذج ثابت عن الطرق التي أدت بهم إلى اعتناق الإسلام. ومن بين الألمان الذين وجه إليهم هذا السؤال:

Eva El Shabassy' Mohammad Hobohm' Arifa Gaspa

وضمنت الكاتبتان تحليلهما للإجابات التي تلقتاها عن سؤالهما كتابا أنيقا ذكيا هو: "D' une foi L' autre" أي « من دين إلى آخر » (٥٧).

أما الكتاب الثانى ، وعنوانه الله المان هداهم الله ، الذى أشرف على إعداده محمد أحما الكتاب الثانى ، وعنوانه المان هداهم الله ، الذى أشرف على إعداده محمد أحمد رسول ، فما هو إلا جمع مادة ، وصف شخصى للتحول إلى الإسلام . ومن بين من وصف مده Hassan Natayisenga' Frank Abdullah بين من وصف مده Bubenheim و (Grimm.)

وبالرجوع إلى الكتابين ، تبين عدم وجود طرق بعينها تدفع الإنسان وتؤدى به إلى الإسلام ، وإنما هناك دروب شخصية عديدة لا حصر لها تدفع إليه .

وبالرجوع إلى كلمات Rocher' Cherquawi ، يتبين أن المسلمين الأوربيين يلبون اليوم نداء داخليا ، كما حدث مع أسلافهم العظام ، أمثال الشيخ رينيه جينو Rene اليوم نداء داخليا ، كما حدث مع أسلافهم العظام ، أمثال الشيخ رينيه جينو Guenon ( ١٩٩٢ ـ ١٩٩٢ ) الذي فسر اعتناقه الدين الإسلامي بأنه نتاج عملية نضج .

ويمكننا ، بالرغم من ذلك ، تقسسيم الألمان الذين اعستنقوا الإسلام إلى أربع مجموعات سأسميها بغرض التيسير: «ألمان أجانب»، و «أزواج» و «أعضاء جماعات الخضر»، و «علماء الإسلام».

أعنى «بالألمان الأجمانب \* ألمانا يعملون في تونس أو في أي بلد إسملامي آخمر .

وهؤلاء وجدوا طريقهم إلى الإسلام من خلال إقامتهم في هذه البلدان. وتضم هذه المجموعة مهندسين وفنيين وعمال صيانة وتركيب وخبراء في مختلف المجالات والتخصصات، وهم هؤلاء الذين تدفع بهم ال ( GTZ ) هيئة التعاون الفني الألمانية إلى مختلف أرجاء العالم . ويشاركهم هذه الحال أعضاء السلك الدبلوماسي العاملون في سفاراتنا بالخارج والملحقون العسكريون .

والمجموعة الثانية ، وهي «الأزواج» تضم الألمان الذين أحبوا مسلمات ، ولم يكن يجوز لهم الزواج منهن إلا بعد إسلامهم . ولقد قبل البعض منهم اعتناق الإسلام ليظفر بزوجته فقط لا غير . ولكن من يمد لله إصبعا، فسيأخذ الله بيده إلى الطريق المستقيم .

أما المجموعة الثالثة ، فغالبا ما تضم شبابا يعترض على انحرافات المجتمع الصناعى الحديث، ويريدان يهرب من هذا المجتمع ، ويبحث بالتالى عن مخرج أيديولوجى . فهؤلاء يبحثون عن مجتمع عالمي أكثر عدلا، تسوده أخلاقيات رفيعة . . مجتمع يخلو من تقسيمات وتدرجات هرمية معقدة . . مجتمع يبعث وينشر الدفء الإنساني . . . مجتمع يوفر للإنسان السند ، ويمنح الحياة معنى عميقا . . . تلك الحياة التي فقدت قيمتها وأهميتها . وينحاز «الخضر» بمن اعتنقوا الإسلام إلى الجماعة الإسلامية بألمانيا ، ويميلون إليها ، لأنهم يجدون فيها البيئة الدولية ـ خاصة مع أناس من العالم الثالث . التي يقدرونها كثيرا .

تمر رحلة الوصول إلى الإسلام أحيانا عبر طرق ودروب غير مباشرة . . ليس هذا فحسب ، بل وعبر طرق تثير الدهشة والعجب . فالانضمام لعضوية جماعة اشتراكية ، أو مغازلة البوذية ، تعتبر إحدى الخطوات المعتادة ، بل التقليدية ، التي تصل بهؤلاء الناس عاجلا أو آجلا إلى المحطة النهائية . . إلى الإسلام .

والمجموعة الرابعة والأخيرة ، وهي « علماء الإسلام » المتخصصون في الدراسات الإسلامية ، تتكون من طلبة حوالي ١٩ جامعة ألمانية ، تضم كل واحدة منها قسما للدراسات الإسلامية .

هؤلاء الطلبة يقدمون على دراسة الاستشراق لانجذابهم وشعورهم بميل للمنطقة العربية الإسلامية . وما تلبث الدراسة أن تصبح أكثر من مجرد مواد تدرس ، أو تصبح تلبية لنداء داخلي .

يستيقظ كثير من المسلمين الجدد ذات يوم، ليجدوا أنفسهم وقد اعتنقوا هذا الدين . . . الإسلام .

وقد علقت المسلمة الفرنسية ، إيفا ميروفيتش ، التي تحظى بمكانة مرموقة ، على هذه العملية ، ووصفتها بقولها : « لا يعتنق المرء الإسلام ، بل يتخذ دينا يضم جميع الأديان الأخرى » . (٥٩)

ويبدو على مظهر معظم المسلمين الألمان ، أنهم اعتنقوا هذا الدين من خلال صلة أو علاقة ربطتهم ببلد عربى أو بتركيا أوبباكستان ، حيث يتكون لدى البعض منهم إعجاب بل انبهار بالشرق ، يظهر من خلال ملبسه . فالبعض منهم يرتدى الجلباب الواميع ، رغبة منه في التشبه والاقتداء بالرسول على حتى في المظهر الخارجي . ويغالى بعض آخر في هذا الأمر ، فيرتدى عمامة .

ولقد لاحظ أحمد شميده أن البعض منهم يتعامل مع اللغة الألمانية بشكل عثل ظاهرة « تطفل حضاري » ، فيقحم عليها الكثير من الكلمات العربية (٦٠) .

وإنى أتفهم بطبيعة الحال رغبة المسلم حديث الإسلام في أن يظهر للعالم حوله ، خصوصا العالم المختلف عنه في الاعتقاد ، أن تغييرا ما قد أصابه أو لحق به . ويرغب أيضا في أن يتعرف عليه المسلمون الآخرون كأخ لهم في جماعتهم . ولكنني أرى أنه من غير المجدى أن يسلك الألماني ، الذي يعيش في وسط أوربا في القرن العشرين مسلك عرب منطقة الحجاز في القرن السابع ، سواء أكان ذلك في ملبسهم ، أم في مأكلهم ، أم في غيرهما ، لأنه بذلك يصبح « غريبا داخل وطنه » (عبيد الله بوريك ) . وهذا النهج ، يحول الإسلام إلى ثقافة فرعية ، بل إلى أحد أشكال الفولكلور الديني . وهذا يصبب الإسلام بلا شك بأضرار بالغة .

يحيا المسلم هنا دائما مهددا بأن يلقى معاملة العمال الأجانب . وبالتالى ، يتعرض للتفرقة والتمييز في المعاملة . ويدفعه هذا إلى الانزلاق إلى حياة الجيتو . وهذا الوضع لا يليق ألبتة بالإسلام . فربما يحيا الإسلام كدين سرى في الخفاء ، في ظل نظام ديكتاتورى ، ولكن ليس في ظل نظام ديمراطي .

وتشكل هذه الإشكالية موضوعا لمناقشات عارمة ومستمرة بين المسلمين الألمان . والسؤال الذي يطرح نفسه دائما : ما وطن المسلم الألماني ؟ هل يجب عليه أن يهاجر من أرض لا تعرف الله ، إلى أرض يعبد فيها الله ، كما فعل الرسول على عام ٢٦٠ ؟ ولكن إذا كانت ألمانيا وطنه وهي كذلك فعلا ـ ألا يستطيع أن يبدو كألماني في ملبسه دون الشعور بالذنب ؟ (وإذا أطلق لحيته سنة عن الرسول يكون ذلك أفضل) .

ولقد أثرى عبد الله بوريك Abdulla Borek المناقشة بالورقة التى قدمها فى المقاء الثانى والأربعين للمسلمين المتحدثين بالألمانية ، فى ليتزلباخ ، يوم ٨ من يونية عام الثانى وكان عنوانها : « فى وضع المسلمين الألمان ». ولقد أطلق تحذيرا وبحق من أن يصير الإسلام ، ذلك الدين العالمي ، بمعتقديه المليار ذ نيًا للثقافة والسياسة التركيتين ( ومن ثم نكون كمن يغذى الفكرة السابقة ، والتي تبناها يوما ما مترجما القرآن : ميزلين وشفايجر فى القرنين السابع عشر والثامن عشر ، حينما اعتبرا القرآن « كتاب الأتراك المقدس » ). ويعتقد بوريك بضرورة أن يحمل مسلمون ألمان شعلة الإسلام فى ألمانيا ، حتى لا يستمر النظر إليه بوصفه « دينا أجنبيا »، ويذكر بحقيقة أن الإسلام قد تزاوج على مر التاريخ مع مختلف الحضارات : العربية ، والفارسية ، والهندية ، والإندونيسية ، والتركية ، وحضارة البربر . فلماذا لايكون لدينا \* إسلام ذو والمهنع أوربية » ؟

ولقد أثارت هذه المحاضرة جدلا كبيرا بصدد نقطتين وردتا فيها . إننى أتفق مع بوريث Borek في مدخله النظرى ومنطلقات أفكاره . فلماذا لا يكتسب الإسلام صبغة أوربية ، من خلال تداخله وجدله مع الحضارة الأوربية ، طالما أنه لن يتحول إلى إسلام أوربي إصلاحي ؟! أي طالما أن وحدة الإيمان والدين لن تمس ؟ فمسلمو أمريكا وأوربا لديهم الكثير ليضيفوه للإسلام ، ويشروا به هذا الدين ، لأنهم لا يخفون فضولهم وشكوكهم ، فهم لا يضخون إلى الإسلام دماء جديدة فحسب ، بل ينظرون إليه بعيون جديدة أيضا . ونظرا لعدم تعرضهم للتربية التي تُخضع المرء للسلطة الدينية المتشرة في البلاد الإسلامية ، فإنني أراهم بلا شك مهيئين إن لم يكن علميا ، فعلى الأقل نفسيا ـ لا لطرق أبواب الاجتهاد التي ظلت مغلقة لفترات طويلة فحسب ، بل لا جتبازها أيضا .

وإننى أصل إلى هذه النتيجة دون أن أدعى - كما فعل غيرى - أن الإسلام الحقيقى لا يوجد الآن فيما يسمى بالعالم الإسلامى ، وإنما يوجد فى أوربا والولايات التحدة . ولقد عبر المسلم الفرنسى جون كارتيجنى Johen Cartigny عن هذا الرأى ، بمقسولة قصيرة تحمل قدرا غير ضئيل من الاستفزاز ، «هى: الإسلام الحقيقي تجده فى المنفى » . وتنطلق وجهة النظر الصوفية الأوربية هذه من حقيقة مفادها: أن الإسلام ليس شأنا فرديا فحسب ، بل لابد أيضا من أن يعاود المرء دائما الرجوع إلى الإسلام ، « ومن أن يعاود اعتناق الإسلام » .

ولكن ، مما يدفع المرء إلى التفكير، أن يصرح لي رجل يتسم تفكيره بالواقعية

الشديدة، مثل محمد أسد، في أخريات حياته، بشكه في أنه إذا ما عاد إلى شبابه سيجد طريقه إلى اعتناق الإسلام في العالم الإسلامي اليوم. ولقد عبر في مرارة شديدة عن الرأى ، الذي تردد أخيرا بشكل مستلفت للنظر، والقائل بأن الشرق يعج بأعداد غفيرة من المسلمين، ولكن بالقليل جدا من الإسلام، وأن بالغرب الكثير من الإسلام، ولكن بالقليل جدا من المسلمين.

وبالنظر إلى هذا الموقف ، أتوقع أن تؤتى حركة الإحياء الدينى ، التى بدأت فى القرن التاسع عشر ثمارها فى القرن الحادى والعشرين ، من خلال تعاون علماء أوربيين وأمريكيين مع علماء عرب مستنيرين لا تنقصهم الجرأة والشجاعة ، وبصفة خاصة من المصريين ، إلى جانب علماء باكستانيين وماليزيين . ولقد هاجر بالفعل الكثير من هؤلاء من أوطانهم ، واستقروا فى الغرب . . . فى لندن ، و واشنطن ، ولوس أنجيلوس ، لأنهم يجدون هنا وهنا فقط العوامل والشروط الضرورية لنجاح العمل ، دون أن يتعرضوا لرقابة ما أو خطر يهدد حياتهم .

إننا ، إذا أردنا تقديم الإسلام كبديل حيوى وحديث في عصرنا هذا ، فعلينا ـ لتحقيق هذا الهذف ـ أن نجرى عملية إصلاح هاتلة ، تتلخص في عدة نقاط :

١ - سراجعة الأحاديث النبوية ، وتنقيتها مما ألصق بها بدون وجه حق ، وهذا ما فعله في وقتهم عباقرة المحدّثين ، مثل : مالك والبخارى ومسلم .

٢ ـ فصل الشريعة ـ وهي جوهر حق الله غيرالقابل للتغيير ـ عن أعمال الفقهاء .

٣ ـ توضيح وتحديد العلاقة بين القرآن والسنّة .

٤ ـ فصل العناصر الثقافية والحضارية للتقاليد والعادات الإسلامية ، عن جوهر الإسلام .

وهذه مهام ، يصاب المرء بدوارشديد إذا ما فكر فيها مجتمعة . (٦٢) ومع ذلك ، فإننى أجد اقتراح بوريك الثانى مثيرا للمشكلات . فهو يقترح أن ينظم المسلمون من أصل ألمانى أنفسهم في مجموعة ذات مصالح خاصة ، تتمتع بتنظيم خاص ، يعبر عن مصالحها في شكل « مجلس مركزى للمسلمين الألمان » .

فأنا أرى أن هذا الاقتراح يتنافى تماما مع مبدأ إسلامى أساسى وأصيل ، هو عدم التفرقة بين المبلمين وفق أجناسهم ، وألسنتهم ، وقومياتهم ، ونظرا لأن ٩٧٪ من المسلمين في ألمانيا من غير الألمان وهو ما يشكل إزعاجا شديدا من الناحية التنظيمية -

فإن المسئولين يستخدمون هذه النسبة ـ بترحاب شديد ـ لرفض قيام أى تنظيم على هذه الصورة المقترحة .

وبطبيعة الحال ، فإن من الخطر إسقاط العداء للأجانب على الإسلام ، كما أن شق وحدة الصف ، وإشاعة الفرقة بين الأمة إلى ألمان وأجانب ، لهو عمل قاتل وغير مثمر . فهل من المعقول أن نطلب من الأتراك الذين يشكلون أكثر من ٨٠٪ من المسلمين في ألمانيا ، ويتخملون القسم الأعظم من تمويل الأنشطة الخاصة بالمسلمين بها ، أن يمثلهم عامة الألمان ؟ 1

إن على المسلمين الألمان أن يعملو على الإعلاء من شأن الإسلام، وعلى الحصول على اعتراف به ، متعاونين في ذلك مع إخوانهم وأخواتهم من الأجانب .

تقودنا هذه المناقشة إلى خلفيتها الحزينة ، أى الانقسام المزعج الذى يعانى منه مسلمو ألمانيا . فالعمال الأجانب ، ينظمون أنفسهم بطبيعة الحال وفق معايير قومية ، إذ إن من الصعب أن يشعر المرء بأنه غريب . و إلى جانب ذلك ، تقوم بعض الدول ، التي تخشى الهجرة المضادة بتمويل الاتحادات الوطنية لمهاجريها . ولكن مما يؤسف له ، أن هذه التنظيمات تشهد انقسامات عرقية ، وسياسية ، ودينية . فالمرء ليس تركيا فحسب ، بل هو أيضا إما سنى ، وإما علوى . . . إما تركى من أصل كردى ، وإما تركى من أصل شركسى . . . إما صوفى ، وإما متشدد .

وكل هذا في جانب ، والأسئلة التالية في جانب آخر : ما موقفك من مصطفى كمال أتاتورك ؟ ما موقفك من حزب «الرفاه الإسلامي »، ومن منظمة «رؤية العالم القومية : أوربا التابعة لـ ( AMGT ) في كولونيا ؟

ولهذا السبب، نشأت في أواسط الثمانينيات في برلين مظلة تجمع تحتها ٢٧ جماعة إسلامية . وأبلغ مثال تلحظة العين المجردة على الانقسامات داخل نسيج العمال الأجانب، هو تجاور مسجدين تركيين، أحدهما تموله الوحدة التركية الإسلامية (DITIB)، وهي مكتب خارجي لوزارة الأوقاف التركية، ولا يتردد عليه كثير من المصلين. أما المسجد الآخر، فيرعاه العمال الأجانب من الأتراك، أو على وجه الدقة (AMGT)، وهذا المسجد غالبا ما يمتلئ عن أخره بالمصلين والرواد.

ويكمن السبب الرئيسي لهذه المأساة التنظيمية ، في أن جميع الانقسامات التي يعانى منها العالم الإسلامي تنتقل مع المهاجرين إلى ألمانيا . فالخلافات بين أتباع الملهب

السنى وأتباع المذهب الشيعى ، أو بين المتشددين والمتصوفة ، والخلافات المشتعلة بين الحكومات ، وبين الحكومات والمعارضات تجد طريقها إلى الأراضى الألمانية . ناهيك عن محاولات التأثير السياسية التي يمارسها كل من ليبيا ، وإيران ، والسعودية ، والسودان .

هل ترغب في رؤية مستجد للشيعة ؟ إنك لست في حاجة إلى الذهاب إلى النجف. . فالطريق إلى هامبسورج يفي بالغرض . هل ترغب في عقد مقارنة بين متصوفة طريقة النقشبندية السنية ، وطريقة بكتاظي (الملفقة من مدعى المسيحية ومدعى الشيعية) ؟ . . . لا تسافر إلى الأناضول ، فألمانيا تفي بالغرض . هل تريد إجراء حوار مع العلويين المميزين بمعاطفهم الخفيفة ؟ . . هيا ، لنقم بذلك هنا في الحال . هل ترغب في مقابلة بمثلين لمنظمة المؤتمر الإسلامي (OIC) . طائفة الأحمدية الباكستانية سابقا ؟ . يكفيك لتحقيق ذلك أن تقوم بزيارة قصيرة إلى فرانكفورت .

ينشأ المسلمون على فكرة أن التنوع التعدد في الإسلام تراث فيتبعونه ولكن حتى هذا التراث يأخذ أحيانا أشكالا مبالغا فيها تصل إلى حد المغالاة ولا تبدو صورة المسلمين من أصل ألماني أفضل من ذلك فلرء منا يعتقد أننا جميعا فطرنا على الانعزال وإعلاء قيمة الفرد. ولكن أيا كانت قيمة وثراء مساهمات الأفراد. فإن الجماعة والفعل المشترك يعتبران من أهم مقومات الحياة الإسلامية .

من الجائز أن يقوم سكرتير عام منظمة المسلمين الألمان بأعمال مفيدة ، وأن يؤدى القائم على أعمال أرشيف الإسلام (٦٣) أعمالا جليلة للإسلام من خلف مكتبه في Soest ، ولكن المشاركة في حياة الجماعة تأخذ صورة أخرى ، وتكتسب كذلك قيمة عظمى .

غير أنه لا يجوز بطبيعة الحال أن نأخذ على الشيعة الألمان إدارتهم لمركز خاص بهم ، وإصدارهم صحيفة ناطقة بلسانهم في هامبورج (١٤). ومن الطبيعي كذلك أن يكون للمتصوفة مركز ودار نشر خاصة بهم (١٥) ، على الرغم من أن دورهم محدود جدا إذا ما قورن بالدور الذي يقوم به المتصوفة في بلد الجوار فرنسا ، حيث يتبع معظم معتنقى الإسلام نهج ابن عربي ( ولد في مرسية عام ١١٦٥ ، وتوفى بدمشق عام ١٢٤٠) للقب به الشيخ الأكبر » . (تعود بدايات هذه الظاهرة إلى رينيه جينون الذي عرف فيما بعد بالشيخ عبد الواحد يحيى شيخ الطريقة الشاذلية ) . ويتحوك المتصوفة الفسرنسيون المحدد ون من أمث المالك

Meyerovitch و Charles Andre Gtelis مثل معلمهم ابن عربى في منطقة الحدود التأملية بين الغنوصية الضاربة بجذورها في أعماق الفلسفة الإغريقية (أي معرفة الله) ومذهب وحدة الوجود .

وتختلف الصورة كلية إذا ما انتقلنا إلى ألمانيا. فبفضل التأثيرات التركية ، غالبا ما يتبع المتصوفة مذهب دراويش النقشبندية المتشددين ، اللين ترجع نشأتهم إلى منطقة وسط أسيا. ولذلك ، فليس من قبيل الصدفة أن تكتب المتصوفة الألمانية Michaela أكثر الكتب علمية وعقلانية عن التصوف الإسلامي (٦٦) .

إننا نعتقد أن هناك ٨ أو ٩ مجلات إسلامية تصدر في ألمانيا، من بينها المجلة المسلمة التي صدرت عام ١٩٢٤ في حجمها الصغير، وكذلك المجلة النسائية الإسلامية « هدى التي تصدر في مدينة برين ، و « الجريدة الإسلامية » التي تصدر في مدينة فايمار.

وعلى الجانب الآخر ، هناك إصدارات ستفرقة ، يتخطى توزيعها منطقة طباعتها ، مثل : «الإسلام » ، و «الإسلام الآن » . وهذه الإصدارات تطبع في ميونخ وتعد أكثر المطبوعات الإسلامية انتشارا وأكثرها حيوية ، وأعظمها أهمية في ألمانيا (٦٧)

أما وجود دور نشر ، مثل المكتبة الإسلامية ، Rain Dwinwald (ممثل المكتبة الإسلامية ، الما وجود دور نشر يدير كلا منها رجل واحد ، بافاريا من ضالة رأس المال والتخلف التكنولوجي ، بدلا من وجود دار نشر إسلامية كبرى حديثة ، قادرة على تحقيق إنجازات كبيرة .

وثمة سلبية أخرى للعمل الفردى، تتمثل في اللجوء إلى بعض « الخداع المهذب ، أو الكذب الدبلوماسي » . فلك أن تتخيل وضعك كمتحدث عن القسم الألماني بالمؤتمر الإسلامي العالمي (الذي فقد أهميته ) ، أو رابطة المسلمين الألمان . (٧٠) فلقد كانت المنظمتان وما تزالان حتى الآن ذواتي نفع كبير ، ولكنهما أقرب إلى دائرة أصدقاء صغيرة ذات اسم كبير ، وبالتالي فقدتا الكثير من فاعليتهما .

أما مبادرة محيى الدين لودن ، التى قام بها عام ١٩٨٩ ، لإنشاء حزب إسلامى (٢١) على مستوى ألمانيا كلها ، فقد ماتت فى مهدها ولم تر النور . ولقد كانت فى حقيقة الأمر أكبر بكثير بما يتحمله واقع الحياة فى ألمانيا ،حيث يوجد ٥٠ ألف مسلم فقط يتمتعون بحق الانتخاب . ففى مقاطعة Nararhein Westfalen ، حيث يتركز غالبية

المسلمين الألمان ( ١٤ ألفا تقريبا ) ، يكون حزب كهذا بلا فاعلية أو فائدة تذكر .

إذا أراد المسلمون في ألمانيا أن ينالوا الاعشراف بهم ، فإن عليهم إقناع الناس بأن يأخذوهم مأخذ الجد . وإذا رغب المسلمون في تحقيق هذا ، وجب عليهم في المقام الأول أن يحذروا من أدنى شبهات الدجل والاحتيال والنفاق في عملهم .

أما أهدافهم السياسية ، فلا يمكن تحقيقها - في المستقبل القريب - إلا من خلال الأحزاب السياسية الموجودة بالفعل على الخريطة السياسية الألمانية ، حتى وإن لم يتفقوا مع كل ما تتضمنه برامجها السياسية ، وأن يتم مع ذلك العمل بشكل ثابت على أن يكون هناك تفهم للإسلام ، وعلى الاعتراف به ، والعمل على نشره . وتقوم حماعة من النساء والرجال بالعمل بجد ونشاط على تحقيق هذه الأهداف من أمثال : Ahmad von Denffer , Muhammad Siddiq , Harun Bahr Fatima Grimm , Dr Mehmed , Amina Erbekan Hobhom ; Hassan Haacke Abdul karim orth وكذلك بعض المؤسسات مثل Grimm Muhammad ~Amen Dr Ayulb kohler ونزل دار السلام التابع له ، والذي يتمتع بإدارة إسلامية والعديد والعديد من المراكز الإسلامية الأخرى المنتشرة في ألمانيامن آخن شمالا إلى ميونخ جنوبا ، ومن كارلسروهه إلى برلين .

يتسم مناخ العمل في هذه المؤسسات والمراكز بالإصرار والعزم على إعلاء كلمة الله، وذلك دون مزايدات أو صراع. فهي تعقد مؤتمرا تلو الآخر، وتقيم معسكرات للشباب، وتنظم أسابيع إعلامية بشكل مكثف، إلى جانب تنظيم رحلة حج تلو الأخرى. وفي كل ذلك، يجرى العمل بإيمان عميق، وتقان منقطع النظير، ولا ينقبصه الإخلاص ولا الأمانة والأخوة. ويطلق على هذا الأسلوب من أساليب العمل: العمل من القاعدة، أي رعاية جذور الشجرة بصبر وتأن، بدلا من الرغبة في جني ثمارها حتى من قبل أن تنمو.

إننى أشيد بنشاط الجماعة الإسلامية بميونخ ، التى تتأثر كثيرا فى عملها بالكاريزما التى تتمتع بها شخصية أحمد فون دنفر . وليس من قبيل الصدفة ، أن تقام أولى دور الحضانة الإسلامية وأول مدرسة ابتداثية إسلامية فى ألمانيا بميونخ . وتضم المدينة ، بالإضافة إلى ذلك ، أول مركز للخدمة العامة بصيغتها الإسلامية ، كما تتخذ منها هيئة تحرير مجلة «الإسلام» مقرالها . وهي إلى جانب ذلك ، تضم المركز الرئيس للكشافة الإسلامية (٧٢) ، والمركز الرئيس لمنظمة المعونة والإغاثة : «المسلمون يتعاونون» . كل هذه المؤسسات توجد في ميونخ ، أو بالقرب منها (٧٤) .

لم يكن من قبيل الصدفة إذن أن يكون للمركز الإسلامي بميونخ ، وكذلك للجماعة الإسلامية في جنوبي ألمانيا ، الحق بل السلطة . أثناء مسألة سلمان رشدى - في إدانة واستنكار التهديد بالقتل ، الذي أطلقته السلطات الإيرانية الشيعية ، ضد الكاتب المجدف سلمان رشدى . ولقد قامت الجماعة باتخاذ الموقف اللائق ، والرد قولا وفعلا على هذا الأمر (٥٧) .

وفيما يختص بالأشكال التنظيمية للمسلمين في ألمانيا ، تمثل ( TDM) القاءات المسلمين الناطقين بالألمانية ، التي أخذت شكل المؤسسة ، تطورا إيجابيا ، ليس فقط من المنظور التنظيمي ، بل وأيضا بما تحققه بالفعل من أهداف .

ولا يمكن ذكر هذه اللقاءات ، دون الإشارة إلى الإسهامات القيمة لكل من أحمد فون دنفر ومحمد صديق . وتعقد هذه اللقاءات سنويا منذ عام ١٩٧٦ ، ثم صارت تعقد منذ عام ١٩٨١ ثلاث مرات في العام الواحد . ولقد كثر عقد هذه اللقاءات ، حتى إنه تعقد الآن ـ بالإضافة إلى اللقاءات المركزية ـ عدة لقاءات محلية في العام الواحد .

هذه اللقاءات مُدت فيها ، منذ وقت مبكر ، الجسور بين المسلمين بعضهم وبعض . ووضعت هذه اللقاءات نصب عينيها محاولة إيجاد حلول للمشكلات الملحة التي تواجه المسلمين في ألمانيا ، مثل : الدروس الدينية بالمدارس ، ومراجعة الكتب المدرسية وإعادة النظر فيها ، وإقامة مظلة تضم مسلمي ألمانيا كافة (٧٦) .

ولقد كنت أشارك في الفترة من (١٩٨٠ - ١٩٨٧ ) في اللقاءات الشتوية بمسجد بلال في مدينة آخن . ولقد عادت هذه اللقاءات على بمكاسب طائلة ، خصوصا تلك اللقاءات التي تعقد في عطلة نهاية الأسبوع . ولا يعود ذلك إلى المحاضرات ومجموعات العمل ومعارض الكتب فقط ، بل وأيضا إلى لقائي بمسلمين جدد ، وكذلك لمتعة الأحاديث المتجددة والشائقة ، والتي نتجاذب أطرافها حين تضمنا مائدة طعام واحدة ، حيث كان كل منا يضيف للآخر شيئا جديدا .

وتمتاز هذه اللقاءات بالتنويع ، لأن معظم المشاركين فيها مسلمون أجانب ، ينتهزون هذه الفرصة لارتداء أزيائهم الوطنية . وتستطيع أيضا أن تنبين من هيئة بعض المسلمين الألمان منا إذا كان الذين عاونوهم في التعرف على الإسلام عربا ، أم أتراكا ، أم باكستانين (٧٧) ، حيث يتأثرون بهم حتى في ملبسهم .

كانت هذه اللقاءات تضم ، بالإضافة إلى المسلمين ، ملاحظين ومراقبين من المكتب

الاتحادى لحماية الدستور . وكان هؤلاء يستمتعون بهذه اللقاءات ، ويجدون فيها قدرا غير قليل من السعادة .

يواجه المسلم في ألمانيا دائما خطر الدخول في صراع مع العالم المحيط به ، والصدام مع من يقاسمونه الحياة في هذا البلد. فهو يسبح ضد التيار السائد ، ويحيا وفق منظومة قيم مغايرة لمنظومة القيم التي يتبناها السواد الأعظم من مواطني هذا البلد. ومن مظاهر هذه المشكلات ، عدم السماح للعامل بأداء الصلاة في مكان عمله وأثناء مواعيد العمل، وعدم توفر مواد غذائية يحل للمسلم تناولها بمحلات بيع الطعام ، وصعوبة المصول على لحوم ذبحت وفق الشريعة الإسلامية لتناولها بالمنزل .

أما النصيب الأوفر من هذه المشكلات ، والقدر الأكبر من الأضرار الناجمة عنها ، فينا لهما الأطفال . فالفتيات ، يتعرضن للسخرية ، بسبب ارتدائهن الحجاب ، أو لامتناعهن عن دروس السباحة المشتركة مع الفتيان ، أو لرفضهن ارتداء ملابس بحر مكونة من قطعتين ، وهو الأمر الذي يعرضهن للمساءلة أمام محكمة القضاء الإداري ومن دواعي سروري ، أن محكمة القضاء الإداري بميونخ ، أقرت في عام ١٩٩٠ أنه فيما يخص دروس السباحة المختلطة ، فإن حق التربية الذي يتمتع به الوالدان يكن أن يحد من واجبات وتكاليف التربية التي تتمتع بها الحكومة ، وبصفة خاصة إذا ما استند الوالدان إلى أسباب دينية . هذه الواقعة ، تلتها حادثة أخرى عام ١٩٩١ ، حيث أعفت محكمة القضاء الإداري في مدينة بريمن تلميذة تركية من حضور دروس الألعاب الرياضية المشتركة للسبب ذاته : أسباب دينية ، أما أكثر ما أسعدني ، فهو قرار المحكمة بأن تفسير القرآن شأن يخص الوالدين ، وليس المسئولين أو المحكمة ، أي أنه ليس من حق أحد من غير المسلمين أن يفرض على الوالدين التركيين تفسيرا للقرآن .

يعانى الأطفال المسلمون أكثر مايعانون أثناء دروس التاريخ ، بسبب التشويه والافتراءات التى يتعرض لها الإسلام وتاريخه على صفحات كتبهم المدرسية . ولقد تكونت في اللقاء الخامس للمسلمين الألمان عام ١٩٧٧ مجموعة عمل لتصحيح هذا الوضع . وتحمل هذه المجموعة اسم «كتاب مدرسي» وانبثق عنها في كولونيا مشروع بحثى عن الإسلام في الكتب المدرسية في ألمانيا الاتحادية . ويقوم عبد الجواد الفلاتوري بدفع هذا المشروع وتدعيمه ، ويشاركه في هذا بعض الشخصيات غير المسلمة مثل : Udo Tworuschka و Peter Hans Oalking .

ولقد قامت هذه المجموعة بتحليل حوالي ٦٠٠ كتاب مدرسي مصرح بها في الفترة

ما بين ١٩٧٩ و ١٩٨٦ ، في مواد التاريخ، والجعفرافيا، والمذهبين الكاثوليكي والبروتستانتي (٧٨). وجاءت النتائج لتثير إزعاجا كبيرا ومخاوف هائلة، إذ أعادت إلى أذهاننا مدى قدرة الفرد على ارتكاب جرائم مروعة وهو جالس خلف مكتبه، من خلال ممارسات بيروقراطية وإصدار أوامر، دون أن تمس يده إحدى ضحاياه (نسبة إلى إيخمان وتسببه في قتل أعداد كبيرة من اليهود، من خلال إصداره قرارات بعينها، وذلك دون أن يمس إنسانا واحدا بيديه). فهل نستطيع، بعد مراجعة الكتب، أن نستبعد من مضمونها ومحتوياتها ما ينطوى على تصوير سلبي للإسلام، يُعدّ أحد دوافع العنف ضد المسلمين، أو أحد أسباب كراهية الألمان المستمرة للإسلام، والتي ترتب عليها محاولة إحراق المركز الإسلامي بيونخ عام ١٩٩٤؟

قام فلاتورى ، استنادا إلى هذا التحليل ، بنشر عدة اقتراحات محددة ، بغرض تحقيق تناول الإسلام وتاريخه تناولا موضوعيا في كتبنا المدرسية (٧٩) .

وعلى الرغم من هذه المحاولات ، فإن معاناة حوالى ٥٠٠ ألف طفل مسلم في المدارس الألمانية ما تزال مستمرة ، وذلك لأن تدريس مادة الدين الإسلامي بالمدارس الحكومية لم يصنبح بعد أمرا طبيعيا مسلما به ، وذلك على الرغم مما أعلنه وزير التعليم المحكومية لم يصنبح بعد أمرا طبيعيا مسلما به ، وذلك على الرغم مما أعلنه وزير التعليم المحتودي (٢٠٠ من أن مساواة الإسلام بالكنائس المسيحية أمر دستوري (٨٠٠).

ويدعى بعض البلدان الاتحادية أن تدريس مادة الدين الإسلامي بالمدارس، يتطلب الاعتراف أولا بالدين الإسلامي كدين لجماعة ما، متمتعة بالحقوق العامة.

وتعرب بلدان أخرى مثل Nordrhein Westfalen عن استعدادها لتدريس الدين الإسلامي ، ولكن وفق منهج تحدده هي . وتقوم بلدان أخرى بتوفير فصول خاصة بالمدارس ، لتدريس الدين الإسلامي . ولقد سمحت مقاطعة بايرن ، في أول بادرة من نوعها ، بإنشاء مدرسة خاصة للمسلمين تدعمها المقاطعة .

أما صيام العمال والأطفال خلال شهر رمضان ، فيقابل بشيء غير قليل من التوجس وعدم الترحيب . ويسعد الأطفال أيما سعادة ، إذا ما أعفوا يوما واحدا من المدرسة أثناء عيد الفطر .

أما مسألة المساجد وبنائها ، فتثير الحزن في النفس ، لما يتم من وضع العراقيل كافة في سبيل تحقيق ذلك ، سواء تم ذلك بطرق مشروعة أو غير مشروعة ، ويتم هذا في حين تتعاون الجماعات الإسلامية لبناء الجوامع .

تتشابه البوسنة إلى حد كبير مع منطقة جبال الألب ، بمقاطعة بايرن ، من حيث طبيعة كل منهما . ولكن في حين تنسجم مئذنة جامع مع طبيعة البوسنة ، فإنها على ما يبدو تتنافر بل تشوه طبيعة بايرن المسيحية . فأهل المقاطعة ، يرون في مرأى مدخنة مصنع ينبعث منها الدخان بكثافة قيمة جمالية أكبر وأرقى من مرأى مئذنة .

وغالبا ما يضطر المرء لخوض غمار حرب في المحاكم ، للحصول على تصريح البناء . ولقد شن أحد مواطني مدينة Kahl عام ١٩٨٩ حربا صليبية شعواء لوقف بناء جامع ، حتى إن حربه هذه وصلت آخر الأمر إلى المحكمة الإدارية الاتحادية . وقد طالب هذا المواطن المحكمة بحمايته من الإزعاج الذي سيصيبه ليلاً ، عندما يرتفع صوت الأذان ليدعو لصلاة الفجر . ولكن لسوء حظه ، فإن الحي الذي يقطنه يعج بأماكن تنبعث منها الضوضاء ، وبه كذلك كنيسة تدق أجراسها .

أما الشيء المخزى ، فهو عملية المساومة بشأن ارتفاع المثذنة . حتى إذا ما استصدرت تصريحا لبناء جامع ، فلا يجب أن يتعدى ارتفاع المثذنة ارتفاع برج الكنيسة المجاور . ويعتبر نجاح المسلمين في مدينة Pforzheim في بناء مثذنة يصل ارتفاعها إلى المجاور . ويعتبر نجاح المسلمين في مدينة الخوانهم في Bobingen ، فقد أرغموا على الحد من ارتفاع المثذنة ، والوصول به من ٢٦ مترا إلى ١٢ مترا ، وما زالت قضيتهم محل خلاف ومتداولة في المحاكم . أما في مدينة آخن ، حيث يواجه المسلمون صعوبات هائلة لتوسيع الجامع الذي ضاق برواده ، في هذه المدينة لا يحاول حزب الخضر إخفاء أسبابه الحقيقية ، أو حتى التعبير عنها بشكل دبلوماسي ، في وضع العراقيل أمام المسلمين لتحقيق هذا الغرض . وأسبابهم تلك إنما هي أسباب سياسية بحتة (١٨) . وهم بذلك إنما يحرمون في واقع الأمر ٢٠ ألف مسلم يعيشون في آخن وماحولها من ممارسة حرياتهم الدينية ، بالمعنى العميق والدقيق للكلمة ، وهذا بمثابة إعلان الحرب على الإسلام .

ولا يقف الأمر عند هذا الحد ، بل يتعداه إلى صور أخرى من التعسف ، فبعض المصالح ، تسمح ببناء مئذة ، ولكن مع الالتزام والتعهد بعدم استخدامها في غرضها الأساسي ، أي لرفع الأذان !! ويكون هذا الشرط مقبولاً ، إذا ما منعت هذه المصالح دق نواقيس الكنائس ، ولكنهم بالطبع لا يفعلون ، لأن الكنائس تتمتع بحماية يكفلها لها « الحق العرفي » ، وكأن مادة الدستور التي تنص على المساواة لا قيمة لها مقارنة العرفي » .

ولقد لجأ مسلمو إسبانيا إلى هذه الحجة القانونية ، ونجحوا من خلالها في رفع الأذان مرة أخرى في قرطبة عام ١٩٩٤ ، بعد انقطاع دام خمسة قرون.

وأتساءل أحيانا متهكما: هل تصبح الجوامع في ألمانيا محتملة ، إذا ما دقت الناقوس إيذانا بموعد الصلاة بدلاً من رفع الأذان ؟!! (٨٢) أو أن ينطلق المؤذن مرددا هيم بم - بم ، بم ، بدلاً من « الله أكبر ، ؟!!

وإنه لمن المثير للتفكير وللدهشة في آن واحد ، أن يضطر المسلمون إلى اللجوء للقضاء ، حتى يحصلوا على حقوقهم ، ويتمكنوا من ممارسة حرياتهم . ويدل هذا بطبيعة الحال على أننا نحيا في دولة يحكمها الدستور ، لكنها لا تعمل في حقيقة الأمر بروح هذا الدستور!

وربما يعتقد المرء أن مشكلات المسلم في ألمانيا ، والتي يواجهها في حياته ، قد تنتهى بوفاته ، ولكن هيهات ! ا فإجراءات الدفن وفق الشريعة الإسلامية تلقى اعتراضات هائلة ، وتُقاوم بشدة !! فالمسلم يرغب في أن يدفن راقدا على جانبه الأيمن ، موليا وجهه شطر مكة . ولكن هذا الشرط لا توفره إلا مقابر محدودة جدا . ويجب أن يدفن المسلم في ثلاثة أكفان بيضاء ، ولا يتم وضعه في نعش . والمدافن الألمانية لا تجيز ذلك بطبيعة الحال . ( وهم يطيلون بذلك في الفترة الزمنية ، مما يزيد من احتمال التعفن) (٨٣٠)

ولا ينتهى الأمر عند حد الوفاة ، بل يتعداه إلى مسألة الميراث . فالمسلمون يتمسكون بقوانين الميراث المنصوص عليها في القرآن ، والتي تنظم وتحدد جميع الموضوعات المتعلقة بالإرث في أدق تفصيلاتها ، مثلها مثل القوانين المدنية ، إن لم تتفوق عليها في الدقة والعدل . ولذلك لا يجد المسلم في ألمانيا مخرجا إلا توزيع ثروته في حياته على المستحقين من الورثة وفق النص القرآني . أما إذا اعترض أحد الورثة ، ولم يقبل بهذا ، فإن محاولة المسلم تطبيق شريعته تلقى الفشل .

ويعتقد البعض أن جانبا من المشكلات التي استعرضتها ، قد تعخف وطأتها ، وتجد لها طريقا للحل ، إذا ما توفر لمسلمي ألمانيا جهة واحدة تمثلهم ، وتكون شريك حوار مع المسئولين الألمان والبرلمان . وهذه القضية موضع نقاش منذ اللقاء الثاني للمسلمين الناطقين بالألمانية ، والذي انعقد يومي ٨، ٩ من أكتوبر عام ١٩٧٦ بميونيخ . وطرح السؤال التالي نفسه : هل تتم خدمة الإسلام والعمل على رفعة شأنه في هذا البلد عن طريق تشجيعه وتنميته ، سالكين الطريق من « القمة هبوطا » أو من « السفح صعودا » ؟

وتمثلت إجابتي دائما في تصريحي بأن الطريقتين لا تمثلان خيارين ، بل هما عمليتان متزامنتان تكملان بعضهما البعض . ونصل بذلك إلى نتيجة مفادها : لا بد من المحاولة في الاتجاهين .

ويشير مفهوم من "القمة مبوطا "، في المقام الأول ، إلى المجهودات التي تبذل حتى ينال الإسلام اعترافا حكوميا ، حتى تتاح لمثلبه إمكانات العمل على نشره في الحياة العامة في ألمانيا ، وبشكل علني يتمتع بحماية الحكومة . . تلك الإمكانات التي تتمتع بها كل من الكنيسة الكاثوليكية ، والكنيسة البروتستانتية ، وكنيسة الإصلاح ، وكذلك الجماعات اليهودية . ومن البديهي ، أن تنعكس آثار مثل هذا الاعتراف على مجالات عدة ، هي على سبيل المثال وليس الحصر : المدرسة ، الدخل المالي ، ضريبة الكنائس ، تنظيم الأعياد ، التعامل مع وسائل الإعلام ، وغيرها من المجالات .

ولقد أدرت مؤتمرا حول شروط وفروض تحقيق هذا الاعتراف . وقد عقد هذا المؤتمر في " بيت الإسلام " بـ Lutzelbach في يومي ٧ ، ٨ من مارس عام ١٩٨٧ . وقد ارتكز هذا المؤتمر على مذكرة كنت قد نشرتها من قبل ، موضوعها : تأسيس " جماعة إسلامية " . ولقد أوضحت للمشاركين أن المادة الرابعة من الدستور تشكل نقطة الانطلاق والبداية التي يستند إليها اعتراف قانوني وشامل بالإسلام في ألمانيا الاتحادية ، وذلك لانه بناءً على هذه المادة ، فإن الدستور يكفل لكل جماعة دينية مبدأ " ممارسة الدين بدون إزعاج " . أما تفسير هذا ، فنجده في المادة الخاصة بالدين ، الواردة في دستور فايار ، والذي انتقل عبر المادة ١٤٠ إلى الدستور الحالي .

ولقد نبهت إلى وجود نقطة أساسية في المادة ١٣٧ ، والتي تنص على أن المسئولين في كل مقاطعة لهم الحق في منح أي جماعة دينية مشكلة ومنظمة وفق قانون الاتحادات وضع الهيئة المتمتعة بالحق العلني.

ويتطلب هذا ، وفق المادة ١٣٧ ، ضرورة أن تثبت الجماعة الدينية « من خملال دستورها وعدد أعضائها إمكانية استمرارها » .

ولقد اتفقت الآراء على وجود عدد وفير من المسلمين في ألمانيا ، ولكنهم غير قدستوريين »، بمعنى أنهم ليسوا أعضاء في منظمة إسلامية واسعة تضمهم جميعا. ولللك، فإننا نرى أن نولى أهمية قصوى لتأسيس جماعة إسلامية في ألمانيا ، بل نجعل لهذا الهدف الأولوية المطلقة.

ولكننا نتوقع مع ذلك ، حتى بعد تحقيق هذا الشرط ، أى بعد أن يتم تنظيم المسلمين فى شكل « دستورى » ، أن تواجهنا عقبات وعراقيل أخرى ، لمنع قيام تنظيم إسلامى . وسيكون شرط « ضمان الاستمرار » العقبة التى سيضعونها فى طريقنا ، وستتمثل حجتهم فى أن العمالة الأجنبية تشكل الغالبية العظمى من مسلمى ألمانيا ، وهؤلاء تمنح لهم تصاريح إقامة محدودة المدة . وهم يتبعون مبدأ يرفعونه : « ألمانيا ليست بلدا أو موطنا للمهاجرين » .

ولقد بدأ المسلمون ، بالرغم من ذلك ، في العمل على توفير الشروط اللازمة لاعتراف كامل بالاسلام ، وذلك من خلال تحقيق شكل تنظيمي أفضل للتجمعات المسلمة ، الموجودة حاليا في ألمانيا ، ولقد أدرك المسلمون ـ في حرج بالغ ـ في السنوات الأخيرة عدم وجود منظمة تمثلهم (٨٤) .

ولقد حاول ابنى ألكسندر.وهو غير مسلم.أن يصوغ في عدة نقاط ما يكن أن يحققه « اتحاد المسلمين » من إنجازات هائلة ;

- ١ . تمثيل المسلمين في المجالات الخارجية كافة .
- ٢ انتخاب الإمام الأكبر للمسلمين في ألمانيا.
- ٣- العمل على الاعتراف بالإسلام ، كهيئة ، أو جمعية دينية .
- ٤ ـ إدارة مكتبة مركزية ، وأرشيف للرجوع إليه لأغراض وثائقية .
  - ٥ إصدار مرجع للمسلمين في ألمانيا.
- ٦ ـ تنظيم لقاءات ، معارض ، رحلات حج ، وغيرها من الرحلات الجماعية .
  - ٧- إصدار نشرة تتضمن إعلانات ، بما فيها إعلانات زواج.
    - ٨- تشجيع بناء المساجد.
    - ٩ توزيع منح دراسية لغير القادرين من الطلبة المسلمين .

ووضع مشروع مثالی کهذا ، ربما يتطلب فعلاً شابا عمره ٢٣ عاما ، كما كان ابنى عندما صاغ هذه النقاط .

ولكن ، تكون اليوتوبيا ذات فائدة هائلة إذا ما استطاعت أن تمهد الطريق لرؤية ما . ولقد أدت محاولات وضع خطة عمل إلى تعاون بين المسلمين في ألمانيا . . تعاون يتخطى الحدود المحلية ، ويضم جميع مسلمى ألمانيا . ولقد تحقق ذلك عام ١٩٨٨ ، ونتج عنه تكوين «مجموعة عمل دائمة للجمعيات الإسلامية في ألمانيا» ، في تاريخ ٣/٢/ ١٩٨٨ ، في مدينة كولونيا . وتمثل هذه المجموعة مظلة للجمعيات الإسلامية في ألمانيا ، وقد لجأت إلى استخدام العنوان البريدي لاتحاد المراكز الثقافية الإسلامية .

وانبثق عن مجموعة العمل هذه ، « المجلس المركزى لمسلمى ألمانيا » (LMD) والذى يعود تاريخ تأسيسه إلى ٢٧/ ١١/ ١٩٩٤ في مدينة كولونيا . ويرأس هذا المجلس الطبيب السعودي/ الألماني نديم إلياس (٥٥) . ولقد رحبت جريدة فرانكفورتر ألجمانيه Frankfurter Allgemeine ترحيبا حارا بهذا المجلس.

ويعتبر المجلس نفسه بطبيعة الحال. قياسًا على وضع وواجبات المجلس المركزي ليهود ألمانيا ـ شريك حوار ، وجهة تخاطب مع الدولة الألمانية ، و الإدارات وجماعات المجتمع المختلفة .

وتستند هذه المطالب إلى أن هذا المجلس المركزى قد ضم عند تكوينه ١٥ منظمة مركزية ، تشمل حوالى ١٢٠٠ جمعية إسلامية . . أى أن المجلس يمثل منذ البداية حوالى ٧٠٪ من مسلمى ألمانيا .

ولا يضم هذا المجلس المركزى مجموعات يديرها ألمان فقط ، مثل جمعية مسلمى بون ، أو « بيت الإسلام » ، بل وأيضا منظمات يرأسها أجانب ، مثل : « اتحاد الطلبة المسلمين » ، و « المجمع الإسلامي » في ألمانيا ، و « اتحاد المراكز الألبانية الإسلامية » في ألمانيا . ولا يثير عدم انضمام جمعية المشاركة التركية ومجلسها الإسلامي إلى هذا المجلس المركزى أي دهشة ، ويعود ذلك إلى ارتباطهما الوثيق بوضع الإسلام وتطوره في دولة تركيا . (٨١).

أما المنظمة المنافسة لهذا المجلس ، وهي ( DITIB ) ، فهي منظمة تابعة للحكومة التركية ، وهي تواجه بصفتها غرس الحكومة التركية في الخارج المشكلة التالية : لا يحق لها الانضمام لعضوية أي اتحاد مدني .

ولقد حقق هذا المجلس المركزي ما ينشده لنفسه من مكانة رفيعة ، حينما عبر عن موقفه المبنى على النهج الإسلامي أمام لجنة الصحة بالمجلس النيابي الألماني يوم ١٩٩٥ / ١٩٩٥ ، وذلك في إطار مناقشة اللجنة لمسألة زرع الأعضاء ، والموت بالسكتة الدماغية ( موت المخ ) .

ولقد أعلن د. نديم إلياس أنه يعارض التباطؤ في إقرار الموت ، عندما تتوقف الوظائف الحيوية ، وينتهى نشاط المخ بشكل قاطع ، لأن ذلك يتعارض مع كرامة الإنسان ورُقيَّه ، سواء في الحياة أو الموت. وقد أيد عمليات زرع الأعضاء ، إذا ما تمثلت هذه العملية للأطباء كوسيلة العلاج الوحيدة المتاحة أمامهم ، وأن يتوفر لها فرصة نجاح كبيرة . ويشترط موافقة المتطوع ، والتأكد من عدم إلحاق أي ضرر به . وفي حالة استئصال أحد أعضاء متوفى ، فيشترط موافقة ذويه .

ولذلك ، فليس من المثير للدهشة أن يرى الرئيس الألماني في شخص رئيس المجلس شسريك حسوار رفيع المستوى. ولقسد عسبسر الرئيس رومان هرتزوج عن هذا في المسريك حسوار رفيع المستوى. ولقسد عسبسر الرئيس رومان هو تنوم Bellevue . ومن المازكر ، أنه أول رئيس يبادر بمثل هذا اللقاء .

وتظل مسألة انفراد المجلس بتمثيل الإسلام في ألمانيا ، في السنوات القادمة ، غير محسومة ، لأنها ستعتمد أساسا على النجاح في تخطى بعض الخلافات داخل الجماعة الإسلامية ، وربحا نستطيع التوصل إلى اتفاق ، إذا ما أخذنا في الاعتبار شهادتي كل من الأشعرى ( توفي ٩٣٥) والغزالي ( توفي ١١١١) (٨٧).

ونحن بصدد تكوين إجماع دينى ، لا بدلنا أن نتوقف عند عدة قضايا ملحة ، ونصوغ الموقف الإسلامي منها ، مثل : سياسات السوق ذات الأبعاد الاجتماعية ، حقوق المرأة ، مفهوم الديمقراطية . . . ولا بد أن يأتى موقفنا في شكل يخدم عملية الاعتراف بالإسلام .

ولكن الاعتراف قريبا بالإسلام أمر يحيط به الكثير من الشكوك ، حيث يتطلب الأمر وقتا طويلاً حتى تتعامل غالبية الألمان بروح يسودها الود مع الحقيقة البينة والمتمثلة في الإسلام . . هذا الإسلام الذي أصبح ظاهرة ألمانية حيوية ومتنوعة ، ويمكن بالطبع التعايش معها في سلام ، خصوصا وأن تمني زوالها لن يفيد كثيرا . ولكن ما زال الدرب طويلاً وشاقا ، حتى نصل إلى تلك النقطة ، أي حتى يلقى الإسلام استحسانا وقبو لا لدى الشعب الألماني .

ولقد تنبأ جوته بهذا ، حين قال ما معناه : التساميح خلق يجب أن نتخطاه ونجتازه ، فهو يصل بنا إلى الاعتراف. أما مجرد التقبل ، فهو أمر مهين. (٨٨) ولكننا لم نصل لشيء من هذا بعد. ولذلك ، فإنني أؤيد أحمد فون دنفر ، حين قال قبل عدة سنوات : « نحن لا نؤخذ على محمل الجد ، ونحن نستمتع في ثقافتنا الفرعية بحرية المجنون » . (٨٩) هذا هو وضعنا ، هذا فقط ، وليس أفضل منه .

وإننى لأخشى أن يكون هذا التسامح المحدود قد تضاءل ، خاصة بعد مسألة سلمان رشدى ، وحرب الخليج الثانية ، والتي أدت إلى شكوك حول مدى تمسك المسلمين بالدستور ، واحترام حقوق الإنسان ، وقدرتهم على ممارسة الديمقراطية . وبهذا ، توضع عراقيل جديدة في سبيل الاعتراف بالإسلام . ويأتي الفصل الأخير ليتعرض لهذا الأمر .

## الفصل الثاني عشر العسدو : الإسسلام

لقد بينت الصفحات السابقة بها لا يدع مجالا للشك ، أن المرء حديث الإسلام تطرأ عليه تغيرات عديدة لا تشمل داخله فحسب ، بل أيضا تنعكس هذه التغيرات على علاقته بمجتمعه وموقفه منه . ويشير هذا إلى عملية جدلية تؤدى أحيانا في حالات فردية إلى الهجرة .

ويعتمد رد فعل العائلة والأصدقاء والجيران وزملاء العمل تجاه مقولة «الحمد لله ، إننى مسلم » ، على مستواهم الثقافى ، وطبيعتهم ودرجة تدينهم . (ويأتمى إصدار بعض الكتائس الإنجيلية فى منطقة الرورر لأجندة توضيح أعياد اليهودوالمسيحين والمسلمين لعام ١٩٩٦ ، دليلا على تأثير درجة تمسك الفرد بدينه ، سلبا أو إيجابيا ، فى تقبله للاخرين) .

ولم يمثل لل شخصيا اعتناقى الإسلام مشكلات بين عائلتى و أصدقائى أو زملائى . فلسم أتعرض للمعاملة كمخرف يمر بأزمة منتصف العمر ، بل على النقيض . فبعد اطلاعهم على أولى كتباباتي الإسلامية ، التي نشرت ، مثل : « الطريق الفلسفي إلى الإسلام» و « دور الفلسفة الإسلامية » ، (٩٠) انفتح مجال حوار ومناقشة واسع النطاق حول موضوعات ، مثل : الله في الإسلام ومقارنته بمفهوم الثالوث في المسيحية . ولكن قليلا منهم من يتلكر أن يهنئني بحلول شهر رمضان المعظم ، أو عيد الأضحى ، بدلا من التهنئة بأعياد الميلاد .

ولقد كان تقبل أمر إسلامي شاقا وعسيرا جدا على أمي، هذه المرأة شديدة التمسك بالمبادئ الكاثوليكية ، لأنها شعرت بمستولية أمام الله من جراء اعتناقي الإسلام ، تلك «الزلة ». ولقد حاولت ، ف رسالة أرسلتها لها ، أن أوضح الأمر قاثلا : يرى المسلم أن المسيح أحد الرسل اليهود ، وهو أعظمهم ، المعجزة التي ولدتها العدراء ، ولذلك فالفارق بين الديسانتين : المسيحية والإسلام حكيفها يختار المرء ضئيل جدا أو عظيم جدا . ولقد اختارت أمي أن تراه عظيها جدا (٩١) .

لم أتعسرض كذلك في عملي لأى مضايقات ، ولم يلحق بني أذى ، بسبب اعتناقى الإسلام . فلقد قلدنى رئيس ألمانيا ، د . كارل كارستن ، في فبرايس عام ١٩٨٤ ـ أى بعد ٣ سنوات ونصف سنة من اعتناقى الإسلام ـ وسام الاستحقاق . كها قامت وزارة الخارجية بتوزيع كتابى « يبوميات ألماني مسلم » (٩٢) على سفاراتها في البلدان الإسلامية ، ليكون بمثابة المدليل والمرشد لأعضائها . كها تناول Walfgang Gunter Lerch الكتاب بلناقشة في جريدة فرانكفورتر ألجهانيه ، في العدد الصادر بتاريخ ١٣ من فبرايس عام بالمناقشة في مقال يحمل عنوان : « ألماني مسلم ـ مذكرات دبلوماسي حول تحوله من ديانة إلى أخرى» .

ولم يثر ذلك أي زوابع، مثله مثل تحقيق مصور من عدة صفحات تناول شخصى وزوجتى ، ونشر بتاريخ ١٧ من فبراير عام ١٩٩١ في عجلة بيلد. ولم يجادل أحد حتى تلك اللحظة في الفائدة التي تعود على ألمانيا إذ يمثلها مسلم في بلد إسلامى . كما كانت علاقتى بممثل الكنائس مرضية جدا، بل تشكل لى مصدرا للسعادة . فكثير منهم يدرك أن المسيحيين والمسلمين على حد سواء يستقلون الزورق ذاته في عالم يجنح أكثر فأكثر إلى المادية واللاأدرية . ولقد وجدت من بعض أعضاء الكنيسة إعجابا يشوبه بعض الحقد ، بدلا من الإعراض عنى المذى توقعه الكثيرون . ولقد أعلن ممشل على مستوى رفيع للكنيسة الإنجيلية في ألمانيا ، أثناء الاحتفال الذي أقيسم بمناسبة اليوبيل العشرين لإنشاء جامع ميونيخ أنه يشعر بسعادة بالغة وراحة بين المسلمين ، لأنهم يتحدثون عن الله بشكل طبيعي غير قابل للشك ، وهذا ما لا يجده للأسف الشديد في بعض الدوائر الإنجيلية .

وهذا هو الجو الذي ساد ملتقى الحوار المسيحى - الإسلامى ، الذي انعقد في هانوفر في الفترة بين ١٣ ــ ١٥ من نوفمبر عام ١٩٩٥ . ولقد شاركت الكنيسة الإنجيلية ، والأكاديمية الملكية الأردنية لبحوث الحضارة الإسلامية (مؤسسة أهل البيت) ، في ذلك الحوار . ولقد شاركتُ في هذا الحوار البناء ، كعضو ضمن الوفد الأردني .

ولقد أثمرت هذه الحوارات حتى الآن نجاحا ملحوظا في مجال العلاقات الإنسانية ، وليس على مستوى المناقشات الدينية (٩٣).

وإذا كانت الكنيسة الكاثوليكية قد أعلنت فى ختام المجلس الملى الثانى بالفاتيكان عام ١٩٦٥ ، أنها تتخلى عن تفردها وحدها «بخلاص الأرواح من المدنوب» ، وأنها تعترف بالإسلام كطريق للخلاص ، إلا أنها ، أى روما ، لم تتقدم إلى الخطوة المنطقية التى تتبع هذا الاعتراف ، وهي الإعتراف بمحمدكقائد لهذا الطريق ومرشد له ، وبالقرآن كوحى

إلمى. وجاء عدم اعترافها ذلك ، بالرغم من المجهودات العظيمة التي يبذلها عالم الدين هانز كونج بمدينة Tubingen ، لتحقيق تقدم بهذا الصدد .

وعلى الجانب الآخر، تبين لى أن مشل هذه الحوارات المسيحية ـ الإسلامية يمكن أن تكون في بعض الأحيان غير مشرة أو بجدية ، بل قد تكون بالأحرى عبطة ، ويمكنها أن تأتى بنتائج عكسية . ولقد كنت شاهدا على شيء من هذا القبيل يسوم ١٩ من نوفمبيرعام ١٩٨٨ بالجزائر ، وذلك من خلال محاضرة ألقاها العالم كونج . فبعد أن استعرض بحرص ودقة رؤيته للمسيحية وللإسلام ، جاء السؤال الأول سريعا جدا : « إذا كنت تومن بها سمعناه الآن ، فلهاذا تظل حتى هذه اللحظة مسيحيا ؟! » . وجاءت إجابة كونج في صورة كتيب كان قد أعده ، ويحمل عنوان : ( لماذا أظل مسيحيا ؟) (٩٤) .

واتخذت الندوة فيها بعد مسارا خاطشا، فلا شمىء يجهض الحوار بين الأديان أكشر من عاولة استحواذ طرف على الطرف الآخر .

وتلوح فى الأفق إمكانات تقارب ، حتى على المستوى الفقهى . ويعود ذلك إلى أن علماء الدين المسيحيين فى الكنيستين يعيدون النظر والتفكير فى مفهوم طبيعة وماهية المسيح كها رآها المسيحيون الأوائل ، أى اليهود المسيحيون ، وبعدهم المسيحيون الأريسيون . وكان Adolf Von Harnach ( المتوفى عام ١٩٣٠ ) قد استلفت الأنظار إلى أن حواريى المسيح لم يؤلهوه ، أى أن شهادة الإيهان بالمسيح إلها ، والمنسوبة إلى الحواريين ، لم تصدر عنهم ، ولا تعكس حقيقة إيهانهم وجوهر عقيدتهم .

ولقد استمر هذا الاتجاه الناقد والفاحص للمصادر ، والذي يتخذ من نصوص العهد الجديد موضوع بحث ودراسة ، منذ القرن التاسع عشر . بل إن هذا الاتجاه زعزع اليقين في أكثر معتقدات المسيحيين رسوخا ، حيث أثبت أن الموضع الوحيد ، الذي يشير إلى فكرة الثالوث الواردة في خطاب يوحنا الأول \_ الإصحاح الخامس الآية السابعة \_ تزويس يعود تاريخه إلى عام ٣٨٠ تقريبا بعد المسيح !!

أما الأمر الأكثر إزعاجا في الأوساط المسيحية فهو متابعة سياق ومجربات المجلس الملى الموحد الأول ، والمنعقد في نيقية عام ٣٢٥ ميلاديا ، حيث تمكنت أقلية من المسيحيين في الموحد الأول ، والمنعقد في نيقية عام ٣٤٥ ميلاديا ، وأنه يتساوى في ماهيته مع الرب ، هذا المجمع من القطع بأن المسيح لم يخلق بل وُلد ، وأنه يتساوى في ماهيته مع الرب ، وهذه القلة قد فرضت رأيها على الحاضرين (٩٥) . أما الأمر المثير للإزعاج حقا ، فهو أن الداعى لعقد هذا المجمع ورئيسه ، كان الإمبراطور الوثنى قسطنطين . ولقد اقترح

الإمبراطور هذه الصيغة الدينية الحاسمة. وفرضها الأغراض سياسية ، ألا وهي حفظ السلام الداخلي بالبلاد.

ويمكننا في مجمل القول أن نقر بوجود مجهودات عظيمة ، يبلها علماء المدين بالكنيستين المسيحيتين للوصول إلى ما قبل مجمع نيقية ، والوقوف على حقيقة الأمر، خصوصا ماهية المسيح الذي يرون فيه إنسانا اختاره الله فقط لا غير، كما ينادى بذلك كل من Paul Schwarzenau ، Hans Kung ، Karl Rahmer ، Rudolf Bultmann من John Hick ، وهذا الرأى ، يتوافق تماما مع ما جاء في القرآن بشأن المسيح : ﴿ ما المسيح بن مريم إلا رسول قمد خَلَت من قبله الرسل وأمّه صِدِّيقة كانا يأكلان الطعام انظر كيف نبين هم الآيات ثم انظر أنّى يُؤفكون ﴾ (سورة المائدة : آية ٧٥) .

وهناك Matthew Fox ، الذي يرى المسيح « رؤية روحانية عالمية » . ويتحدث عالم الدين الإنجيلي Schwarzenau عن دخولنا فجأة « عصر ما بعد المسيحية » ، المصاحب « لعناصر دين عالمي » .

وإذا تمكن هذا الاتجاه من فرض نفسه ، فلن تقف أى عوائق فقهية في طريق التعاون المسيحى ـ الإسلامي .

أما بالنسبة للادينيين ، فلم تواجهنى أى مشكلات معهم ، بعداعتناقى الإسلام . فلقد اقتنع هؤلاء الناس فى أعاقهم بأن الدين مسألة شخصية ، ومن أدق خصوصيات المرء . وأعتقد أن موقف التسامح هذا على قدر هائل من اللامبالاة . ولقد واجهت موقفا شبيها بشكل مثير للضحك يوم الرابع من يونيو عام ١٩٦٠ . توجهت فى هذا اليوم إلى كنيسة إنجيلية صغيرة ( تدعو إلى رفض فكرة الثالوث ) بجامعة هارفارد ، لإتمام مراسم زواجي الأول .

لم يوجه لنا رجل الدين أى أسئلة عن ديانتنا ، بل أراد فقط أن يعلم أننا لسنا شواذ جنسيًا. أما فوق الهيكل ، فكتب بترتيب أبجدى : ببوذا ، كونفوشيوس ، عيسى ، موسى، محمد ، هذا الحياد يصل إلى حد الاستسلام . أسلوب الحياة الأمريكى الذى يتلخص فى العبارة التالية : لكل شأنه ا

ولكن هناك ظاهرة أخرى تلحظها بسهولة. فالعالم الغربى لا يقدم المسلمين مشيرا إلى ديانتهم ، حتى لا يثار شك حول ذكائهم الولقد صادفت تلك المواقف كثيرا ، أثناء رحلاتى لإلقاء محاضرات بصفتى مدير قسم المعلومات بحلف شهالى الأطلنطى ، سواء كانت هذه الرحلات داخل الولايات المتحدة أو أوربا . ودائها ما يتم إغفال ذكر إسلامى عند استعراض سيرة حياتى .

وتلحظ ، بالإضافة إلى ذلك ، عدم ذكر أوحتى التعرض لتأثيرات الإسلام ومساهماته فى التطور الثقافي للحضارة الغربية . ويسود هذا الاتجاه معظم كتب تاريخ الفلسفة . ولا يمثل الجهل بالإسلام حتى الآن ثغرة في ثقافة الفرد ومعلوماته ا

ولكن للأسف ، لم تكن جميع ردود الفعل إزاء اعتناقى الإسلام بريشة ومسالمة ، كالتى وردت فى السطور السابقة . ويعود ذلك إلى فنزع يسكن قلوب الألمان ، ورعب متمكن من أعهاق الشعب الألماني من كل مناهو إسلامي . هذا الفزع التناريخي ، يصل إلى درجة اللامعقول ، وسرعان ما يتحول وبسهولة شديدة إلى عداء سافر .

ويتغلى هذا الفزع على ذكريات جماعية مشتركة ، يتقاسمها الألمان ، بل تتوارثها الأجيال عن المنازعات الحربية المريرة بين العالمين المسيحى والإسلامى في العصور الوسطى . لم تغب أبدا عن ذاكرة الألمان حتى بشكل غير واع حقيقة وجود المسلمين لعدة قرون في إسبانيا وصقلية والمجر.

ولعبت الحروب الصليبية ، بطبيعة الحال ، دورًا أساسيا في إزكاء هذا الفزع وروح العداء تجاه الإسلام والمسلمين. فلقد أصابت هذه الحروب برغم نجاحها العسكرى الأوربيين بصدمة ثقافية هاثلة ومروعة ، لأنهم تيقنوا أن هؤلاء « الكفرة » الحقراء ، الذين يقطنون بلاد الشام ، أصحاب حضارة كبرى مزدهرة ، بل إنها تتفوق على الحضارة المسيحية الأوربية في مختلف الأوجه والمجالات .

ولقد أدرك بعض الأوربيين ، في ذلك الوقت ، حقيقة أثارت حرجهم ، بل أزعجتهم، حقيقة مفادها أن الغرب هو غروب صباح أشرق في بلاد الشرق .

وتأتى صحوة الإسلام ، وعودة الحياة والروح إليه التى شهدها في العقود القليلة الماضية ، لتضيف أسبابا جديدة لفزع الغرب من الإسلام ، خصوصا وأن هذه الصحوة تتعارض تماما مع تكهنات المحللين المتخصصين في دراسة الشرق .

عندما نشرت في عام ١٩٠١ للمرة الأولى ترجمة القرآن بقلم Max Henning (طهرت منهاعشرات الطبعات الجديدة) ، كتب المترجم في مقدمتها: « إن الإسلام على ما يبدو قد استنفد دوره السياسي » . وكانت هذه العبارة في ذلك الوقت تحمل الكثير من الصحة ، نظرا لوقوع العالم الإسلامي بنسبة تصل إلى ١٠٠ ٪ تحت وطأة الاستعبار الأوربي .

وكان دارسو الإسلام ، إبان فترة الاستعبار وحتى خمسينيات هـذا القرن ، على يقين تام من موت وفناء موضوع بحثهم ، حتى إنهم انطلقوا يبحثون عن الإسلام قبل زواله وأفول نجمه ، ليتمكنوا من وصفه وتصويره ، مثلهم مثل علماء الأنثروبولوجيا ، وعلماء النبات . فلقد كان واضحا بها لا يدع مجالا للشك ، أن ديانة السكان الأصليين البدائية ستذوب أمام شمس الحداثة الغربية .

أما الصدمة الكبرى ، والأمر المثير لاستفزاز دول الغرب وحكوماته ، فهو ذلك التطور في مسيرة الإسلام وصحوته ، والـذى بلغ قمته عندما ألحقت دولة شيعية ، هي إيران ، إمانات بالغة ومتتالية لأمريكا ، بدأت منذ عام ١٩٧٩ . وأن هذه الإيران تصمد لكل ردود فعل الولايات المتحدة وعقوباتها . وعلى الجانب الآعر ، أجبر المجاهدون الأفغان الجيش السوفيتى ، وهو جيش قوة عظمى ، على الانسحاب من أراضيه .

ويعتبر الكثير من الغربيين صمود الإسلام ، ورفضه الانسحاب من مسرح الأحداث ، خروجاً عن سياق الزمن والتاريخ ، بل إنه يمثل إهانة بالغة للغرب ، خاصة بعد انتصار النظام « الرأسهالي » على غريمه الشيوعي . ومنذ ذلك الوقت ، يلحظ الكثيرون انتشار ظاهرة محددة يشخصونها ، تحت مسمى أعراض مرض زهو انتصار ثقافي إمبريالي غربي .

وأبلغ بيان لهذا الوضع، هو كتاب (ظهر أول الأمر في شكل مقال) "نهاية التاريخ" كاتبه فرانسيس فوكوياما (٩٧). وقد كان فوكوياما يشغل في ذلك الوقت منصب رئيس كاتبه فرانسيس فوكوياما برنارة الخارجية الأمريكية. ونلحظ هذا التوجه في نظريات برنارة لويس، صمويل هانتنجتون Bernard Lewis و Bernard حول "صدام الحضارات". ويرى هذا الإرث الفكرى الأصولي للحداثة والمنتشر كذلك فيها بعد الحداثة، أن الحضارة الغربية (أو على وجه الدقة أسلوب الحياة الأمريكية) أفضل النهاذج التي يمكن أن تصل إليها الإنسانية. وتعمل الحضارة الغربية على تشكيل منظومة القيم المسيطرة على مجريات الأمور، بل مستقبل الإنسانية كله.

فالغرب بفلسفته الحياتية ، ونظاميه الاقتصادى والسياسى، وفرضياتة العلمية ، وتكنولوجياته ، ومفهومه عن حق الشعوب ، وغيرها من معطيات الفكر والحياة ، يمثل نموذجا إلزاميا لما يسمى بالعالم الثالث وشعوبه . وتجد الأخيرة هذه نفسها أمام خيارين : إما أن تتغرب بلا أدنى قيود ( يطلق المسلمون على هذه العملية مصطلح كوكلة ، وهو مشتق من كوكاكولا ) ، وإما أن تتهمش إلى فقدانها لأى قيمة ، وأن تنسحب في آخر الأمر من التاريخ .

ويتفق المحللون السابق ذكرهم على وجود حضارة واحدة فقط بالإضافة إلى الحضارة

الكنفوشيوسية .. ترغب، بل وتعمل على التنصل والانسلاخ عن هيمنة الثقافية الغربية على العالم، بل وتتصدى لمحاولتها القضاء على خصوصية الأقاليسم المختلفة. . تلك الحضارة هى الحضارة الإسلامية . فمن الواضيح أن الإسلام يجرؤ على طرح نفسه كبديل للحضارة الغربية (٩٩) . ولذلك يتنبأ كل من Huntington , Lewis بوقوع صدام بين الحضارتين الغربية والإسلامية . وقد دفع هذا السبب ذاته سكرتير عام حلف شهالى الأطلنطى فى ذلك الوقت، كلايس، إلى مطالبة المخططين العسكريين للحلف بالتأهب لصراع محتمل ومتوقع وقوعه بين الشهال والجنوب .

李 俊 俊

وتنطلق مجددًا صيحة «الأتراك قادمون »، لتعيد إلى الـذاكرة الأوربية الصدمة التي حلت بفيينا بل أوربا كلها عندما طرق الأتراك أبواب العاصمة النمساوية. ويظهر العدو الجديد متمثلاً في الإسلام والمسلمين.

كما تتأثير العقلية الغربية من ناحية أخرى حتى يومنا هذا، بها لحق بشخص محمد في العصور البوسطى من مساواة صورته بصورة الشيطان. ولقد تعرض محمد لقلف وسب مريرين في ذلك الوقت، في أوربا حيث نُعِتَ بالدجال، والمخادع، والمحتال، والشهواني. وبلغ هذا السب ذروته بنعته بكلب الجحيم. ويسميه رشدى في روايته ماهوند (المقطع الثاني هوند يعني بالألمانية كلب). وتقول أنا مارى شيميل بهذا الصدد: ﴿ أثارت شخصية محمد أكثر من أي شخصية تاريخية أخرى مشاعر الخوف والكراهية والاحتقار في العالم المسيحي. وحين يلعنه دانتي في عمله ﴿ الكوميديا الإلهية ﴾، ويضعه في أعمق بـورة في المسيحيم، فإنه بـذلك إنها يعبر عن مشاعر عدد لا يحصي من مسيحيى العصور الوسطى (١٠٠٠).

وفى واقع الأمر ، فإن رسول الإسلام ، الذى يحظى باحترام مليار إنسان ، لا يتمتع حتى الآن فى الغرب بأى حماية قانونية . فالإساءة إليه وتشويه صورته لا يقعان تحت طائلة القانون ، بل إنها من الأمور المقبولة سياسيا .

ويشعر المسلم بآثار النظرة السلبية المتعمقة في نفوس الغربيين، بل يتأكد منها يوميا، عندما يرى « الكيل بمكيالين» في أي مشكلة يكون المسلمون طرفا فيها.

وإنه لمن أشد الأمور عجب تسامح الغرب تجاه « السوبر ماركت الديني» ، والذي يباع فيه كل شيء لكل من شاء :

أتباع مذهب الأنثروبوسفيا لمؤسسه: Rudolf Steiner . بوذيون من أمثال : - Carlos Casteneda . وأتباع ملهب التكهنية الهندى ، مشل Krishna - Junger . وعابدو الشيطان ، وهم أتباع وعابدو آلهة أنثوية ، مثل Christer Mulack . وعابدو الشيطان ، وهم أتباع بعض العبادات والطقوس التي تؤله الشيطان .

عندما أعلن النجم السينهائي ريتشارد جير اعتناقه للبوذية ، لم تثر أى تعليقات سلبية ، ولم يتعرض لأى قذف أو مضايقات . فكل شيء مسموح به ، إلا أن تكون مسلها . هذا إذا أردت أن تنأى بنفسك عن المضايقات والمشكلات .

تتحدث وسائل الإعلام، من وقت إلى آخر ، بشكل لائق وفى احترام بالغ عن طقوس الفصل اليهودية المتشددة ، خصوصا طائفة Lubevitscher ، ويتابعون بحرص طقوس الفصل بين الجنسين ، تدابير المزيجات ، تصفيفات شعرهم ذات المغزى المديني ، ملابسهم ، غطاء المرأس ، آداب الطعام ، النحر ورفض تناول لحم الخنزير . ولكن لا يتهمهم أحد بانتهاك حقوق المرأة ، أو أن هذه الطقوس رجعية أو متعصبة . ولكن هذه هي الصفات التي تلصق بالمسلمين ، إذا ما سلكوا نفس هذا المسلك .

و يظهر أكثر ما يظهر بوضوح نهج « الكيل بمكيالين » في التقارير الإنجارية التي تبثها وسائل الإعلام ، والتي تتناول الإرهاب . فلم يتحدث أحد أبداً عن هتلر الكاثوليكي ، أو ستالين المسيحي الأرثوذكسي . كما تتجنب وسائل الإعلام وصف زعيم الصرب كارادتش بالمسيحي . ولكن في اللحظة التي يمسك فيها عربي بسلاح في يده ، يتم الإشارة إليه بصفته الإرهابي المسلم ، حتى إذا كان هذا العربي مسيحيا فلسطينيا ، أو بعثيا لا يؤمن بالله .

لم يخطر ببال أحد أن يصف الأسلحة الذرية التي أسقطت على نجازاكي وهيروشيها بدالقنبلة المسيحية ، ولكن إذا ما تناشرت شائعات أو حامت شكوك حول قيام دولة إسلامية بصنع أسلحة ذرية ، يكثر الحديث فورا عن « القنبلة الإسلامية » . كما أنني ألحظ أن صفة « متعصب» حجزت مسبقا للمسلمين . فالقذافي ، وخوميني ، وصدام حسين متعصبون ، أما ميلوشفيتش فلا . الهجهات المسلحة في كتالونيا وإقليم الباسك وأيرلندا الشهالية ، لا يقوم بها « باسكيون متعصبون » ، أو « كاثوليك متعصبون» ، بل أعضاء جماعة الشهالية ، وجماع . . BAI . . .

ولقد تطور هذا السلوك ، حتى إنه اتخذ شكلا عبثيا . فالمسلم يصنف كمتعصب إذا

لم يصدر منه أى سلوك يـؤخذ عليه سوى الصلاة والصيام. أما إذا كان ملتحيا ، فتلصق به فورًا صفة متهم ، ويلقى صعوبات هائلة من موظفى الجوازات . ( هذه اللحية ذاتها كانت تعتبر تقدمية ، نسبة إلى شي جيفارا ) .

أما أكثر الأمور خطورة ، فهو التصوير الخاطئ والتشويه الذي تعرض له الإسلام في بعض وسائل الإعلام خلال الخمسة عشر عاما الماضية ، وإضرام نار الخوف من هذا الدين وأتباعه . ولقد استهدف المسلمون من كتابات بأقلام: Gerhard Peter Scholl Latour ( التحدي الإسلامي عام ١٩٨١) ، Konzelmann ( التحدي الإسلامي عام ١٩٨١) ، وبالإضافة (الملا على ضفاف الراين . الزحف الإسلامي نحو أوربا . ميونخ عام ١٩٩٤) . وبالإضافة إلى ذلك مجموعة من المقالات في المجلات وفي برامج تليفزيونية .

فالناس تعلق بأذهانهم برامج حديثة مثل: « إرهاب باسم الله» ( ١٩٩٤ /٩/١٨) على قناة ARD على قناة ( ١٩٩٤ /٩ / ١٩٩٤ على قناة ( ١٥/ ٩/ ١٩٩٤ على قناة ( ١٠٠) ( ١٠٢).

ولقد مكنت هذه الكتابات مجلة Bunte من التساؤل في العدد الصادر بتاريخ المراب المراب المراب المراب المراب المراب المراب المرب ال

أما أكثر أنواع الهجوم خطورة على السلام النيني والتعايش السلمي بين الأديان في المائيا، فيقوده بسام طيبي الدمشقى الأصل أستاذ العلوم السياسية (في مدينة للانيا، فيقوده بسام طيبي الدمشقى الأصل أستاذ العلوم السياسية (في مدينة Gottingen). ولقد كان بسام يوما ما يعتنق الفكر الماركسي، أما اليوم، فهو ما يمكن أن نطلق عليه: «إسلامي الثقافة». وبسام طيبي شديد الانبهار «بمشروع الحداثة الأوربي»، الذي أخل يشكك في نفسه منذ فترة ليست بقصيرة، وهو يضع إذا كانت قراءتي له صحيحة الإسلام كنقيض تمام لهذا المشروع الأوربي، ويصفه باللامعقولية، وأنه دين شمولي غير قادر على التعايش السلمي (١٠٣).

وجاءت مقالته بمجلة شبيجل عام ١٩٩٤، شاهدة تماما على أسلوبه. وقد حملت المقالة عنوانا جارفا ، مثيرًا: «كالنار وإلماء» ، وتضمنت آيات مضللة من القرآن الكريم. وقد ادعى مجددا في مقالته أنه «يستحيل التوفيق بين الإسلام وحقوق الإنسان الفردية »، وأن «الشرع الإسلامي يفصل المسلمين عن الحضارة التي تعترف بحقوق الإنسان» (١٠٤). ويوحي طيبي المسلم المقيم في أوربا بضرورة التوصل لـ «إسلام أوربي» ، يتماشى مع الحداثة ، به الكثير من أوربا والقليل من الإسلام .

ولقد شعر المسلمون في أوربا بامتنان شديد، لأن غير المسلمين استاءوا من التشويه الذي يلحق بالإسلام. ولقد عبر هؤلاء عن استياثهم هذا، فقام Gernot Rotter بكشف الذي يلحق بالإسلام. ولقد عبر هؤلاء عن استياثهم هذا، فقام Konzelmann ، وكشفه وأصابه بشكل لم يتعرض له كاتب من قبل (۱۰۵). وتعرض Scholl - Latour في عام (۱۹۹۳) للشيء نفسه، بواسطة , Scholl - Latour في عام (۱۹۹۳) للشيء نفسه، بواسطة , Dorothea Bolke حقيقة كل من سبق ذكرهم معا Konzelmann , Scholl Latour وبسام طيبي (۱۰۷).

وقامت الناقدتان Marfa Heimbach, Goltschehre Jung في عام ١٩٩٤، من خلال معالجة تهدم فكر طيبي، بتوجيه الأنظار إلى تحديره المستمر من تهديد يصيب أوربا من جسراء تحد إسلامي أصولي، ولكنه يعني بالأصوليين حتى كل من يستخدم كلمتي «قرآن» و إسلامي فقط، ولقد توصلت الناقدتان إلى نتيجة ، مفادها أن تصوير الأمر من جانب واحد سينشأ عنه في نهاية الأمر جو عام مشبع بالعداء والكراهية: « قدرة هاثلة على العداء والكراهية، أدت قبل خسين عامًا إلى حرب إبادة لليهود، كما يتعرض مسلمو يوغوسلافيا السابقة اليوم لمثلها »(١٠٨).

ويعبر Marle Heller في من آخرين - عن نظرية مفادها أن العالم الإسلامي يمثل استثناء سلبيا في إطار التطور العالمي نحو الديمقراطية واحترام حقوق الإنسان (١٠٩) . وكأن المسلمين بطبيعتهم غير قادريس على محارسة الديمقراطية . ويعتبر البعض هذه النظرية شكلا من أشكال العنصرية الثقافية ، في إطار ما بعد الحداثة . ولقد تم دحض هذه النظرية في مجموعة مقالات بعنوان : « ديمقراطية بلا ديمقراطين »؟ ولقد شاركت عالمة الإسلام الألمانية Bonn) Gudrun Kramer) بمجهودات عظيمة في هذا العمل (١١٠) .

ولقد توصلت هذه الدراسات بشكل واضح إلى نتيجة نهائية تشير إلى عدم وجود ارتباط بين الدين والاستبداد في العالم الإسلامي، وكذلك عدم وجود علاقة تناقض بين أن تكون مسلما وأن تكون ديمقراطيا. بل على النقيض، فنظم الحكم غير الديمقراطية في العالم الإسلامي لا تعانى ضغطا للتوجه نحو الديمقراطية إلا ما تمارسه عليها الحركات الإسلامية، حتى إنهم لا يتعرضون لضغوط مماثلة من الغرب.

فى كليات أخرى: يشكل الإسلام الخطر الأوحد على المستبديين من حكام العالم الإسلامي ، وليس على أوربا. هؤلاء اللذين ينظرون إلى المسلمين على أنهم أعداء للدستور وللقوانين ، إنها ينكرون على الإسلام نظامه الشامل الخاص بحقوق الإنسان (١١١). هذا النظام الذي لا يخضع لأى أوامر أو تدابير إنسانية ، بيل هو نظام إلحى ، كها ينكرون عليه

إمكاناته الديمقراطية وسيرورته الديمقراطية . وبالإضافة إلى ذلك ، يتغاضون عن عمد عن حقوق الأقليات التي كفلها الإسلام .

فقد انشغىل المشرعون المسلمون على مسر القرون بشكل مكشف جدا بالسوضع القانوني والالتزامات القانونية للمسلمين المقيمين في بلند غير إسلامي. ومن ضمن هؤلاء المشرعين المواردي (توفي عام ١٠٥٨) الذي أيد الرأى القائل بأن هؤلاء المسلمين يتبعون قوانين البلد المضيف. ويبيح المذهب الحنفي للمسلم المقيم في إقليم مسيحي أن يتلقى الفائدة المالية، لأن تعاليم القرآن الخاصة بالنظام الاقتصادي لا سبيل لتطبيقها هناك (١١٢). فكيف يوجه الاتهام للمسلمين الألمان في ظل تشريعات كهذه بأنهم في مجملهم أعداء للدستور والقوانين؟!

ولكن ، إذا قرئ القرآن خارج سياقه الكلى ، وقلبت صفحاته بحثا عن انتقاص لحقوق الإنسان ملازم للقرآن ، فيجب إذن القيام بالمثل مع العهد الجديد .

وستواجهنا على سبيسل المثال بعض النصوص المثيرة للشك في الرسالة الأولى لبولس، الموجهة إلى أهالى كورتيتوس: « أما من جهة الأمور التي كتبتم لى عنها، فحسن للرجل أن لا يمس امرأة » (٧/ ١). أو « ليس للمرأة تسليط على جسدها بل الرجل». أو « أنت مرتبط بامرأة فلا تطلب امرأة » (٧/ ٢٧).

ومن أقوال باولوس فى الرسالة الأولى لتموتاوس: « لتتعلم المرأة بسكوت فى كل خضوع ولكن لست آذن للمرأة أن تُعلم ولا تتسلط على الرجل بل تكون فى سكوت لأن آدم جبل أولاً ثم حواء » (١١/٢). ويمكننى أيضا أن أستشهد متلذذا برسالة بطرس الأولى: «كذلكن أيتها النساء كن خاضعات لرجالكن» (١/٣).

هذا النهج الذي يسعى إلى إثبات خطأ فادح يصاحب الدين المسيحى منذ المهد ف حق الديمقراطية ، وكذلك الإشارة إلى عدم توافقها مع إعلان حقوق الإنسان الصادر عن الأمم المتحدة ، لهو ضرب من الغباء والتضليل ، وبالتسالي أمر خطير. فلهاذا إذن نتبع النهج نفسه مع الإسلام ؟!

ولن ينده ش أحد ، إذا أقررنا الحقيقة التالية ، وأعتقد كذلك أننا لن نجد من يخالفنا الرأى : إن تنمية الاتجاهات المعادية للإسلام وتدعيمها ، يتركان آشارهما في السياسة العليا والقرارات الحاسمة . وأوضح مثال من التاريخ القريب : دولتا الجزائر وهايتي . تم انتخاب قائدين أصوليين في كلا البلدين ، وذلك عن طريق قنوات ديمقراطية ، وتم قمع هذا

التطور الديمقراطي عن طريق انقلاب عسكرى ، وبالتالى حال دون ممارسة الديمقراطية . وقد تدخلت كل من الأمم المتحدة والولايات المتحدة في أحد البلدين ، وهو هايتى ، فأنزليت الحولايات المتحدة قوات المارينز إلى أرض هايتى . أما في القطر الآخر ، الجزائر ، فقد تنفست الحكومات الأوربية الصعداء ، حينها أطاح الانقلاب العسكرى بعباس مدنى، لأنه أصولي إسلامي ، وليس أصوليا مسيحيا مثل أرستيد في هايتي .

ويقف الصراع فى البوسنة ـ من منظور إسلامى ـ شاهدا جليا على مبدأ « الكيل بمكيالين». فلقد تعرض ـ كما كان الوضع بالنسبة للكويت ـ عضو صغير فى الأمم المتحدة للعدوان والاحتلال من إحدى دول الجوار ، ولكن تدخل الأمم المتحدة اقتصر فقط على منطقة المصالح البترولية .

ونعود إلى البوسنة . فلقد سمى الضحايا بالمسلمين ، ولكن أغفلت وسائل الإعلام تماما الإشارة إلى البيانة المعتدين ، فخلت وسائل الإعلام من الإشارة إلى القتلة الصرب بالمسيحيين الأرثوذكس أو الكروات الكاثوليك . وذلك بالرغم من علم الجميع وإدراكهم لأسباب جرائم الصرب ، وأن تعطشهم المجنون للانتقام من معركة دارت رحاها قبل ٢٠٠ عام في Kosovo Polje ، يزكيها ويضرم نيرانها كل من بطريركي الصرب الأورثوذكسي واليونان الأورثوذكسي .

ولقد حرص الغرب دائها على التأكيد بأن سلبيت إزاء المذابح والتطهير العرقى الذى يتعرض له المسلمون فى البوسنة والهرسك لا تعود إلى دوافع دينية، إنها يحكم هذا الموقف أسباب أنانية تأخذ فى اعتبارها المصالح الخاصة بالدول، أى أنها أسباب تتعلق بسياسات الدول، ولكن يعتقد المسلمون كافة أن تحيزا دينيا قد لعب دورا مهمًا فى تحديد مسار الصراع فى البوسنة.

ويتشابه هذا الموقف مع فشل الغرب في عام ١٤٥٣، عندما سقطت القسطنطينية على يد السلطان العثياني محمد الثاني ( الفاتح). ونستطيع أن نقرأ بوضوح في كتابات Steven يد السلطان العثياني محمد الثاني ( الفاتح). ونستطيع أن نقرأ بوضوح في كتابات Reinciman أن مشاعر الكراهية التي يكنها الكاثوليك في روما وفينسيا وباريس للكنيسة الشرقية المرتدة، المارقة، وعداءهم لها شكلا العامل الأساسي والحاسم في تخليهم عن روما الشرقية للعثمانيين (١١٣).

لا يتوهم المسلمون على أى حال أن الغرب ما كان ليتدخل عسكريا وبقوة إذا كان الصرب ـ بكل ما اقترفوه من الجرائم ضد البشرية مسلمين ، والبوسنيون ـ بكل ما تحملوه

من آلام .. هم المسيحيين. إننا على يقين تام بأن الغرب كان سيشن حربا شعواء على هؤلاء المسلمين المتوحشين الهمج. وكمل هذا باسم حقوق الإنسان، ومبادئ الأمم، وقيم الإنسانية الغربية.

أما أن يفرض حظر سلاح على البوسنة الكاثوليكية الضعيفة، فلا أستطيع أن أتخيل وجوده أبدًا.

ولقد تجاهل الغرب، في محاولته حل الأزمة في البلقان، مبادئ وأسسا يهارسها حلف شهالي الأطلنطي ، ويلجأ إليها دائها. وبناءً على هذا، توصل المسلمون إلى النتيجة النهائية، وهي عدم الاهتهام واللامبالاة تجاه مصير شعب إسلامي في أوربا.

ويلحق هذا الرأى، بطبيعة الحال، ظلها ببعض السياسيين والعسكريين الذين ينتهجون سياسة عدم الانحياز، وذلك نظرا لاعتبارات موضوعية بعيدة عن الذين. ولقد أطلق سيناتور أمريكي صيحته: « ليت المسلمين درافيل»!! وهذه العبارة تشير إلى اهتهام جماعات السلام الأخضر بالدرافيل.

ولكن كل هذا لا يغير شيئا فى حقيقة شعور المسلمين تجاه الغرب. فبالرغم من تدخل حلف شيالى الأطلنطى (الدى تأخر كثيرًا) فى خريف عام ١٩٩٥، فيان كثيرًا من المسلمين، خاصة فى العالم الثالث، يتحدث الآن وسيتحدث لفترة قادمة بمرارة لاذعة، وبتهكم ساخر، عن مفهوم الغرب لحقوق الإنسان والديمقراطية. ولقد سمعت مرازًا من شباب عربى أن حق الشعوب على مايبدو له عيون زرقاء وشعر أشقر!!

**静 梅 排** 

وأتفهم بطبيعة الحال توجيه العتاب للمسلمين فى ألمانيا من غير المسلمين، لحساسيتهم المفرطة تجاه تحديد المظاهر المعادية للإسسلام . ولكن بالنظر إلى أعمال العنف العديدة، التى تمارس ضد الأجانب (غالبا مسلمين)، فإن هذه الحساسية تصبح مفهومة، خاصة إذا ما تذكر نا الحقبة الاشتراكية القومية فى ماضى ألمانيا القريب. فلم يمر سوى نصف قرن على عصر كان المواطنون الألمان فى وطنهم يتعرضون للاضطهاد والإبادة، وذلك بأعداد غفيرة، وتمثلت جريمتهم الموحيدة فى اختلافهم فى الدين والملبس و العادات، أو حتى لأنهم يتحدثون بإحدى لهجات أوربا الشرقية.

ولقد سمح وجود عداء للسامية، وهو ضارب بجدوره في أعماق أوربا ومن ضمنها ألمانيا، بحدوث ذلك. كما أن هذا العداء حال دون وجود رادع أخلاقي يقاوم مثل هذه الجراثم، ويتصدى لها.

ويتمثل الخوف الأعظم للمسلمين في ألمانيا في احتمال اندلاع ميكانيزم محاثل، ولكن هذه المرة ، فإنه موجه ضد شعب سامي آخر، ألا وهو العرب ودينهم، أي عداء للسامية المعربية . (قالت أمى، عندما تلقت رسالتي الأحيرة من مكة: «فليبق عند العرب»).

ونسمع دائما أن تطورًا كهذا غير مرغوب فيه . وكم أود أن أصدق هذا ، ولكن لا تكفى النيات الطيبة ، أو الكلمات حتى الصادقة منها ليتحقق هذا . ولكنه يتحقق أولاً بمنع الحديث عن عدم قدرة المسلمين على محارسة الديمقراطية وعدائهم للدستور ، وأنهم لا يكنون أدنى احترام لحقوق الإنسان ، وأنهم يستهدفون إقامة الجمهورية الإسلامية جرمانستان ، ذات نظام الحكم الدينى .

و إننى لأمل أن تكون التعليقات المعادية للإسلام في ألمانيا في المستقبل أكثر حدرًا . وأعتقد أن هذا الأمر بدأ يتحقق بالفعل في بعض الدوائر والمجالات . ولكن على الجانب الآخر، يلحظ المسلمون وأصدقاؤهم تزايد ونمو ظاهرة مقلقة . فلم يعد لائقا سياسيا أن تتخذ موقفا إيجابيا من الإسلام، أي أن تبدى بعض التعاطف مع هذا الدين ا

\* \* \*

استلفت ألكس توكفيل (١٨٠٥ ــ ١٨٠٥) الأنظار إلى وجود ميكانيزم جماعي، وآليات، لمراقبة حرية الرأى والتحكم فيه، وكذلك في تبوجيه البرأى العام حتى في الديمقراطيات الليبرالية. وضمّن آراءه هذه وتحليلاته كتابا بعنوان: « الديمقراطية في أمريكا». وبالفعل، شهدت أمريكا هستريا في صورة الحرب التي شنها السيناتور جوزيف مكارش (١٩٠٩ ـ ١٩٥٧)، النائب عن ولاية ويسكنسن على «نشاطات غير مشروعة وغير أمريكية»، كا جاء في كلياته.

وإذا كان التعامل النظرى مع الفكر الاشتراكى اليوم غير محرم، ولا يمثل جريمة يتعقبها القانون، فلا يعنى هذا انتهاء أو موت المكارثية. فالمعارض، معرض اليوم ليواجه بالتهمة ذاتها، ولكن تحت مسميات ومصطلحات أخرى. فلم تعد التهمة أنه ينادى بأفكار «غير أمريكية»، ولكن تستخدم مصطلحات تبدل على أنه لا ينتهج « تفكيرًا سياسيا سليها». ويعرض المرء نفسه لهذه التهمة ( القاتلة سياسيًّا وعلميًّا) اليوم في الولايات المتحدة الأمريكية، إذا ما صدرت منه أدنى بادرة توحى بتساؤل أو تشكيك يدور حول أحد ثلاث محرمات (تابو):

١ ـ المساواة بين الرجل والمرأة.

٢ \_ المساواة بين البيض والزنوج .

٣\_ ارتباط السياسة الخارجية الأمريكية بمثيلتها الإسرائيلية .

张 华 华

عُقد فى شتاء عام ١٩٩٤ بفيينا مؤتمر حول « أوربا والأديان بين الحروب الدينية والتسامح المدنى ». ولقد أقر Robert Spaemann بانتشار مناخ غير ليبرلل فى أوربا ، وذلك باسم كونية ليبرالية. وذلك لأن عدم وجود المذهب، لا يقل خطرا عن وجوده ، وعمل القول إن الليبرالية ، في حقيقة الأمر، غير متساعة مع غيرها من الأيديولوجيات، أي أنها كأيديولوجيا مثلها مثل منظومات فكرية أخرى (١١٤) .

وتمثل هذه الآراء الأرضية الحتمية « لتفكير سياسي سليم » في بلادنا . وتختلف المحرمات من بلد إلى آخر. فإ بداء موقف إيجابي من الإسلام ، لم يصبح بعد خطأ في الولايات المتحدة الأمريكية . أما في ألمانيا و إنجلترا ، فهو بالاشك خطأ فادح ، بل قاتل . ( أخبرنسي ناشر كتبي بالإنجليزية أثناء زيارتي له في ٢/ ١٠/ ١٩٩٥ ، أن المكتبات الإنجليزية تخجل وتستحى من عرض كتبي في نافذة العرض . فلم يعد عرض كتابات إيجابية عن الإسلام أمرًا مقبولاً ) .

ولقد وقعت أنا نفسى ضحية لوسائل الإعلام ، وذلك عندما أعلنت دار نشر Diederich في أوائل عام ١٩٩٧ عن صدور كتابى « الإسلام كبديل» ، في نهاية مارس من العام نفسه. فلقد أثار عنوان الكتاب وحده حملة ضدى في وسائل الإعلام خاصة في ARD وبيلد يوم الأحد . .

وجهت لى هذه الحملة اتهامات عديدة ، منها أننى أؤيد الزواج بأكثر من امرأة واحدة ، وكذلك أؤيد الاعتداء بالضرب على النساء، و بتر الأيدى، ورجم الزانى (بيلد ٢٦ من مارس). بل ادعت المجلة أننى أرغم السيدات اللاتى يعملن معى فى السفارة بالرباط على ارتداء الحجاب (بيلد ٢٩ من مارس)، وأننى دفعت أحد العاملين معى إلى الموت (بيلد ٥ من إبريل).

وبلغت هذه الحملة ذروتها فى تعليقات نائبة رئيس الحزب الاشتراكى الديمقراطى الألمانى (SPD) ، وتشغل فى الوقت ذاته منصب خبيرة الشئون القانونية بالحزب، وجاءت أولى مقالاتها لتقول: « إن هذا الرجل لا يطاق ولا يحتمل كسفير يمثل بلده »، ودعت وزير الخارجية جنشر لقراءة الكتاب فى أقرب فرصة ، ليعمل على الحيلولة دون أن يمثل

هذا الرجل دولتنا ( مع أن اليسار ضد الفصل من العمل ) . وقالت إن الكتاب يمثل لها العمل إنسان ساذج مغفل لا يعلم حتى مبادئ دستورنا » .

وعندما طالبت السيدة Daubler - Gmetin وزير الخارجية بقراءة الكتاب موضع الاتهام، والاطلاع عليه، لم تكن قد قرأته هي نفسها، لأن الكتاب لم يكن قد صدر بعدا ا وعندما تم أخيرًا الاستعلام عنى والتحرى عن شخصى، والاطلاع على الكتاب، وجدوا أن جميع الاتهامات التي وجهست لى لا أساس لها من الصحة، وبعيدة كل البعد عن الحقيقة (١١٥). وصدق القرآن مرة أخرى (السورة ٥٣: الآية ٢٨):

تزامنت هذه الأحداث مع حلول شهر رمضان المعظم، فواصلت صيامى هادثا مطمئناً. وكنت كثيرا ما أتذكر الآية الواردة في القرآن (السورة ٢ : الآية ٢)، وكذلك (السورة ٤ : الآية ٣ )، ولقد احتار الكثير من زملائي من جراء هدوئي تجاه الحملة واسعة النطاق، التي استهدفت شخصي، ولكنني كنت على يقين وما زلت بأن هذه الادعاءات كانت ترمى إلى ماوراء شخصي، فهي تستهدف الإسلام عامة والمسلمين في ألمانيا خاصة.

كنت قد أخطأت بالفعل، من وجهة نظرهم ؛ فموقفى الإيجابى من الإسلام كان عام ١٩٩٠ مقبولاً سياسيًا ، ولكنه لم يعد كذلك عام ١٩٩٢ . وهذا هو التفسير الوحيد لتجاهل ممثل وسائل الإعلام والسياسيين للمبدأ الأساسى الذي يحكم عملهم: «استمع لل الطرف الآخر »، وذلك في أثناء حملة الاتهامات التي وجهت لى لم تكن هناك حاجة أو ضرورة لسياع دفاعى ، لأننى كنت قد ارتكبت الجرم الأفظع ، بل وصرحت به: «إننى مسلم ؛ ا

وتكرر الموقف ذاته في خريف عام ١٩٩٥ : محاولة ممارسة الضغوط من خلال وسائل الإعلام، لفرض موقف « لائق سياسيًا » في سياق يكون الإسلام طرفا فيه .

واستهدف الأمر هذه المرة شخصية بارزة ، ذات مكانة رفيعة ، وهي شيخ وكبيرة علماء الإسلام الألمان أنّا ماريا شيميل Bonn) Annemarie Schimmel ). فلقد جرؤ القائمون على الأمسر على منحها جائزة السلام ، لاتحاد الكتباب الألماني ، لعام ١٩٩٥ ، أي لعملة يربطها بالإسلام صلات وثيقة ، ولها إسهامات في التصوف الإسلامي . . عملة تحظى باحترام عظيم في بلدان العمالم الإسلامي وبخاصة باكستان . وكانت العالمة قد أعلنت رفضها لفترى قتل سلمان رشدى ، التي أصدرها الخوميني ، ووصفتها بأنها « مروعة»

و المخيفة عند الحكم القانوني موفقا سياسيًا ومقبولاً من الرأى العام. ولكنها أقرت في الوقت نفسه بأن رشدى « جرح بأسلوبه مشاعر عدد كبير من المؤمنين». « لقد رأيت بالفعل مسلمين يبكون بسبب ما ورد في هنذا الكتاب ». فهي ذاتها غير المسلمة الباحثة في تاريخ الأديان، قد تعرضت لصدمة شديدة، مع أن الأمر كله يدور حول رواية. وكان إقرار الحقيقة هذا، والتعبير عن مشاعرها أمرا مرفوضا سياسيا، ولا يلقى استحسانا لدى الرأى العام.

أما تلميذها وزميلها Gernot Rotter ، واللذى أجرى حديثا معها، نشر في مجلة Spiegel ، فقد رفض وصف تأثير «آيات شيطانية» في العالم الإسلامي، قائلا: « إنني ما زلت على رأيي: فمحمد لا يتعرض حقيقة لإهانة في كتاب رشدى»(١١٦).

وعلى أثر ذلك، اشتعلت حملة في وسائل الإعلام، وحملة للكتباب، استمرت لعدة شهور، تستهدف شيميل والحيلولة دون منحها الجائزة، واستمرت هذه الحملة حتى الموعد المحدد لتسلُّمها الجائزة في ١٩٩٥/١٠/٥٩٠.

وغلب على الحملة مقبولة إن هذه الشخصية لا تطباق كعالمة، وإنها تمارس مادتها، أي الإسلام، بكثير من التعاطف غير المسموح به على الصعيدين السياسي والعلمي.

ولقد شغلت المجادلات حول جائزة السلام الرأى العام في ألمانيا حتى اليوم المقرر لتسلّمها. ولا بد أن نتفهم حرص الرأى العام على متابعة عريبات الأمر، نظر للدلالة الخطيرة التي كان الاتحاد العام للكتاب سيحملها إذا ماسحب جائزته تحت ضغوط معينة، إذ سيكون هذا الموقف ـ الذي لم يحدث ـ بمشابة إنذار وتهديد لمكانة حرية الفكر والرأى العام والتعبير، التي يتمتع بها المرء في ألمانيا.

ولقد حاول رئيس قسم الدراسات الشرقية في بون، ستيفان فيلد، في حديث أدلى به للإذاعة يوم ١٤/ ١٠/ ١٩٩٥، استلفات الأنظار إلى المحاولة الواضحة لمعاقبة شيميل على توصيلها لأخبار سيئة، أي غير مرغوب فيها، كما جرت العادة في العصور القديمة. وكان موقفه هذا موقفا رقيقا بين الزملاء.

وكان بمقدور الأستاذ Wild توجيمه اتهام لـ Gernot Rotter ، مفاده عجرفة تجعله يرى فى أوربا مركزًا أوحد للكون .

كان رئيس الدولة مدركا لحقيقة المناخ الفكرى في ألمانيا، عندما أعلن عن قيامه بتسليم الجائزة بنفسه يوم ١٥/ ١٠/ ١٩٩٥، في كنيسة باول في مدينة فرانكفورت.

ولم يأت حديث عمدة المدينة ، Betra Roth من فراغ ، عندما تحدثت عن تصوير الإسلام كعدو. كذلك لم يحتج الرئيس جزافا في خطبته الاحتفالية على المحاولات التي تمارسها وسائل الإعلام لفرض آراء بعينها على الرأى العام . وكنت أتمنى أن يشير إلى الظاهرة «بالألمانية» ، لأن ظاهرة عدم التسامح الفكرى استوطنت ألمانيا فعلاً .

#### إننى أتساءل:

إلى أين سيصل بنا المطاف، إذ ما كممت الأفواه فى ألمانيا، لأنها تتحدث عن حقائق لا تتوافق مع أيديولوجية بعينها؟! ماذا سيحل بنا، إذا ما استباح الأساتذة والعلماء الألمان الحق لأنفسهم فى إملاء مشاعر بعينها على مليار من البشر (غير المرغوب فيهم)؟!

فليحفظ الله ألمانيا - ليس مسلميها فحسب - من جراء عدم تسامح الأصوليين الليبراليين، وتصويرهم الإسلام عدوًا 1

#### الخساتسمة

لا يتبع الكتاب نظاما محددا سلفا. لكن بالرغم من ذلك، فإنه يمكن للقارئ أن يتبين توجها أساسيا في تقسيم فصول الكتاب، ألا وهو « أركان الإسلام الخمسة».

فيتضمن الفصل الثاني الشهادة، ويدور الفصل الثالث حول الصلاة، والرابع حول الزكاة، ويتحدث الفصل الخامس عن الصيام. أما الفصل الأول، فموضوعه الحج.

ويتطرق الكتاب، بالإضافة إلى ذلك ، إلى أهم الأوامر والنواهي التي تصوغ محارسات الله الله المسلامي . فيناقس الفصل الرابع مسألة تحريم الخمر والمخدرات، ويستعرض الفصل السادس النهى عن تناول لحم الخنزير، وكذلك النحر وفق ما تمليه الشريعة الاسلامية .

أما الإيمان بالقضاء والقدر، فيتناوله الفصل السابع، ويدور الفصل الثامن حول الأضحية . ويحتل الحديث عن الزواج في الإسلام المساحة العظمى من الفصل التاسع. أما الفصل الحادي عشر، فيتناول العمل على نشر المدين، وتجهيز المتوفي ودفنه في الإسلام، وكذلك الاستعداد للتضحية بالنفس في سبيل الله ودينه (الفصل الأخير: جهاد).

وبالرغم من طابع السيرة الذاتية، الذي يتصف به الكتاب، فإنه يصلح في المقام الأول كدليل عملي للطريق إلى الإسلام، أي في سبيل الله .

### تعليقات الهوامش

1 - Koran ، هى الكتابة الصوتية للكلمة العربية : قرآن (الذى يقرأ) . والكلمة تنطق فى مقطعين منفصلين . ويتكون القرآن من ١١٤ سورة ، وما يزيد على ٢٠٠٠ آية ، وهى مجمل الوحى الإلهى الذى تنزل على الرسول محمد ، منذ عام ٢١٠م حتى وفاته فى عام ٢٣٢م . ولايتطابق الترتيب الزمنى لنزول الآيات مع الترتيب الذى نقرؤه اليوم فى القرآن . فترتيب آيات القرآن تم تحديده فى شكله النهائى ـ الذى بين أيدينا اليوم ـ عام ٢٤١م .

٢ ـ الحج ، كلمة عربية تشير إلى الرحلة المقدسة الكبرى إلى مكة وما حولها . والحج فريضة يجب على المسلم القادر أداؤها مرة واحدة في حياته ، وذلك في ميقات محدد ، هو شهر ذى الحجة ، أى المسهر الثاني عشر من الشهور القمرية العربية . أما العمرة ، فهي رحلة إلى الأماكن المقدسة في أى وقت من العام . ويكن كذلك أداء العمرة مع الحج في الوقت نفسه . ويقوم غالبية الحجاج والمعتمرين بزيارة مسجد وقبر الرسول في المدينة .

٣- للاطلاع باستفاضة على مناسك الحج والعمرة ، انظر : كتاب ( رحلة الحج إلى مكة ) لمؤلفه أحمد فون دنفر ، والصادر في ميونخ عام ١٩٨٧ ، وكذلك : ( الدليل إلى مكة والمدينة ) من سلسلة كتاب ( السفر اليوم )، مجلد ٤٩ ، الصادر في باريس عام ١٩٨٧ .

أما عن رحلات الحج في القسرن ١٩ ، في مكن الرجسوع إلى كتساب : « في مكة والمدينة » لمولفه johann Ludwig Burkhardt ، الصادر في برلين عام ١٩٩٤ ، وكذلك : « رحلة حجى إلى مكة » لمولف Von Maltzan Heinrich ، الصادر في توبنجن عام ١٩٨٢ ، وكذلك على وجه الخصوص في كتاب : ريتشارد بيرتون الذي يحمل عنوان \* قص شخصي حول رحلة الحج إلى مكة والمدينة » ، والصادر في جزأين عام ١٩٦٤ في لندن ونيويورك .

2 Carsten Niebuhr : « وصف الرحلات إلى الجزيرة العربية ، وبعض البلدان المجاورة ، ويورخ ( ١٩٩٢ ) ، ص ٣١٨ .

٥ ـ مراد هوفمان : «درب فلسفي إلى الإسلام» . الطبعة الثانية ، كولونيا ، (١٩٨٣) -

٦ ـ هرمان هسه و طُرُق إلى الذاخل ٤ ، فرانكفورت (١٩٧٣). وكللك : « لعبة البلورات الزجاجية» (١٩٤٣) ، طبعات عديدة في دار نشر Suhrkamp .

٧-صحيح البخارى: ﴿ السنوات الأولى للإسلام ﴾ (ترجمة محمد أسد) ، جبل طارق (١٩٨١).

في متن ١ الخماص بالمقطع ١١ ( ص ١٦٨) ، ثرد روايشان مختلفتسان لاعتناق عمسر للدين الإسلامي.

۸ ـ الغزالى : « المنقد من الضلال ؛ ، ( دار نشر Felix Meiner ، رقم ۳۸۹). هامبسورج (۱۹۸۸) ، ص ۲۰ و ص ۶۲ .

٩ ـ محمد أسد : ٤ الطريق إلى مكة ٤ (١٩٥٤) ، جبل طارق (١٩٨٢) ص ٣٥٠ و ص ٣٦٠ .

١٠ -كريستيان هوقمان : ١ بين كافة الكراسي ٤ ، بون ( ١٩٩٥) ، ص ٢٥ .

الطبعة الثانية ، الجزائر Les Accord d'Evian : Benyoucef Ben Khedda ـ ۱۱ الطبعة الثانية ، الجزائر (۱۹۸۷).

۱۲ - من يهتم بخطوات ومصطلحات الباليه الكلاسيكى ، سيجد خير دليل فى كتاب : ﴿ أسس الرقص الكلاسيكى ﴾ لمؤلفه Jochen Scheibe ) ، والصادر فى برلين عام ١٩٦٤ .

وكذلك كتاب : « الباليه الكلاسبكي » تأليف : Muriel Stuart / George Balanchine ، الباليه الكلاسبكي » تأليف نيويورك (١٩٥٢) .

۱۳ ـ كاترين جيلبرت وهلموت كونز : \* تاريخ علم الجسمال ، ، بلومنجتن ، إنديانا ، عام ١٩٥٢ .

١٤ - فلفريد هوضمان : « الباليه ، الموضوعي وغير الموضوعي » ، في : « المسرح والعصر » ، فوبرتال (١٩٦٥) ، عدد ٦ .

١٥ - فلفريد هوفمان: «عن الجمال في الرقص. أسس جماليات الباليه »، في « أرشيف الرقص»
 كولونيا (١٩٧٣ - ١٩٧٤) العدد ٦٠٦. ونشرت كذلك مصورة تحت عنوان « عن الجمال والرقص ، نحو أسس جماليات الباليه » باللغة الإنجليزية في « آراء حول الرقص »، نيويورك (١٩٧٣) العدد ٥٥.

١٦ - نقلاً عن : « إيغا بركون ؟: « نظريات عن التأثير العربي في الموسيقي الأوربية في العصور الوسطى » صدر في الدورف عام ١٩٧٦ ، ص ١١٠ .

۱۷ ـ هو جو فون هوفمانستال / کارل بورکهاردت : (رسائل) فرانکفورت (۱۹۵۷) ، خطاب بتاریخ ۱ / ۱ / ۱۹۲۹ . ١٨ ـ انظر ١٧ ، خطاب بتاريخ ١٢/ ١/ ١٩٢٩ .

١٩ ـ ريتشارد سوببرن : \* وجود الله \* شتوتجارت (١٩٨٧) .

٢٠ - انظر : وصف اعتناقى الإسلام فى كتاب ( الحمد لله ، مسلم ذو أصول غربية ٥ فى : ﴿ أَلَمَانُ هَدَاهُم الله ﴾ ، كولونيا (١٩٨٢).

٢١ ـ تجد المعنى ذاته في الآيات التبالية : سبورة ٦ الآية ١٦٤ ، سبورة ١٧ الآية ١٥ ، سبورة ٣٥ الآية ١٨ ، وسبورة ٣٥ الآية ٧ .

٢٢ محمد رسول: 4 الصلاة في الإسلام 4 ، كولونيا (١٩٨٣).

٢٣ ـ هذا الوضوء لا يفي بالغرض في حالتي المعاشرة الزوجية والحيض عند المرأة ، ولهذا يلزم
 الغسل .

٢٤ ـ انظر لتفصيلات أدق : مراد هوفمان : \* يوميات مسلم ألماني \* الطبعة الثانية ، كولونيا (١٩٩١) ص ١٥٦ .

٢٥ . أنّا ماري شيميل : «لك الملك وحدك : صلوات وأدعية إسلامية . فرايبرج (١٩٧٨)، والفلتكن مشيئتك . أجمل الأدعية الإسلامية » . بوندورف (١٩٩٢) .

الندن (۱۹۷٦). Islam and the Perennial Philosophy: Frithjof Schuon ۲۱

Frithjof Schuon . ۲۷ : «أن نفهم الإسلام ، ميونخ (١٩٨٨) ص ٨٥ . وانظر كذلك : الدعية الإسلام » لمؤلفه عادل تيودور خورى . ماينز (١٩٨١).

. ۲۸ خطوات تحريم المخدرات ، انظر هلموت جنيه : « القرآن وتفسيره ، شتوتجارت (۱۹۷۱) ص ٢٦٤ ، ص ٢٧٦ .

٢٩ ـ سورة ٢ آية ٢١٩ ، سورة ٤ آية ٤٣ ، سورة ٥ آية ٩٠ .

٣٠ لتفاصيل أخرى ، انظر « الصيام » ، منشورات المركز الإسلامي بميونخ عدد ٥ ، ميونخ (١٩٧٨) .

٣١ . يبدأ اليوم الإسلامي بغروب الشمس .

٣٢ ـ انظر G.S.P. Freeman - Grenville : التقريمان الإسلامي والمسيحي ، الطبعة الثانية (١٩٩٥).

٣٣ . انظر عبد الحميد بنتشيكو: « مواقيت الإسلام » ، ( باللغات الإنجليزية ، الفرنسية ، العربية) ( ١٩٩١).

٣٤- انظر Hans Heinrich Reckeweg : \* لحم الخنزير والصحة ، بادن- بادن (١٩٧٧). ٥٣- يستطيع الإنسان الأشول أن يأكل بيساره.

٣٦ - أسس وقواعد الطعام وآداب المائدة واردة في القرآن: (السورة ٥ الآيات من ٣٠ ٥ ، سورة ٢ الآية ١٤٠ ، سورة ٢ الآية ١٤٠ ، سورة ٢ الآيات من ٢٦ - ٢ ، سورة ٢ الآية ١٤٠ ، السورة ٣٣ الآية ٣٠ ، السورة ٣٠ الآية ٣٥ ، السورة ١٨ الآيات من ٢٠ - ٣٧) . وكذلك أحاديث الرسول في صحيح البخارى (ترجمة م.م. خان)، ٩ أجزاء ، الطبعة الثالثة ، شيكاجو (١٩٧٧) ، الجزء ٧ كتاب ٥٠ (عن الطعام)، وكتاب ٢٥ (عن الطعام)، ١ أجزاء كالشراب) . وكذلك في صحيح مسلم (ترجمة عبد الحميد صديقي) ، ٤ أجزاء لاهور (١٩٨٠) ، الجزء ٣ في كتاب رقم ٢١ أحاديث رقم : ٧٠٥ ، ٥٠٣ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ، ٥٠٩ ،

وتجدر الإشارة كذلك إلى كتاب أبي حامد الغزالي : « إحياء علوم الدين » ( ترجمة : مولانا فضل الكريم ) لاهور الجزء ٣ ، كتاب ٣ ، الفصلان الثاني والثالث .

وكذلك هانز كندرمان : عن العادات الطيبة لتناول الطعام والشراب ـ الكتاب ١١ من العمل الرئيس للغزالي . ليدن (١٩٦٤).

وأوستروب : آداب وذوقيات شرقية . أشكال وصيغ في الإسلام . ليبزج (١٩٢٩).

أما التهذيب والانحطاط في بلاط الحلفاء العباسيين، فنقرؤهما في كتاب ابن الوصا: \* كتاب الشوب المطرز \* ( ترجمة ديتر بلمان ) ، ليبزج (١٩٨٤) ، خاصة الجزء الثاني الفصل ٢٩ ( الأخلاق التي يجب أن يتبعها علية القوم عند تناول الطعام ) ، والفصل ٣٠ ( عن سلوك علية القوم عند تناول الشراب).

٣٧ ـ يتبع بروتوكول البلاط المغربي العادات الغربية وليست السُّنة .

.٣٨ كانت النتيجة مسودة لم تطبع بعد : بلبن هوفمان : المطبخ الإسلامي ١٥٠ أكلة من المغرب والمشرق وتركيا.

٣٩ لقد رأى الفيلد مارشال هلموت فون مُلتكه عادات الأكل هذه وغيرها أثناء خدمته كمستشار عسكرى للسلطان العشماني . ولقد قام بوصفها بدقة . انظر : هلموت فون ملتكه : \* في ظل الهلال. وقائع وأحداث في تركيا القديمة ١٨٣٥ . ١٨٣٩ ، توبنجن (١٩٧٩) ص ٨٥، ص ١٠٥، الما ، ١٠٢، ١٦٢، ٢٧٢ ، ٢٩٢ .

٤٠ لتفاصيل أخرى ، انظر أنيس محمد كرديا : «الطريقة الإسلامية للنحر » في « الإسلام » ، ميونيخ (١٩٩٠) العدد ٢ ـ ٤ .

٤١ - انظر مراد هوفمان: «الإسلام كبديل». الطبعة الثالثة ، ميونيخ (١٩٩٥) ، فصل «القدرية».

٤٢ - انظر ألويس شنادمُلر: «أشفنبرج أثناء الحرب العالمية الثانية: قذف بالقنابل ، احتلال ، تسليم أشفنبرج (١٩٧٠).

٤٣ ـ انظر : محمد رسول : سورتا الحرز . ( المعوذتان ) كولونيا (١٩٨٢).

٤٤ ـ انظر : الزكاة : سلسلة مطبوعات المركز الإسلامي بميونخ، العدد ٦ . ميونخ (١٩٧٨) .

٤٥ ـ يتناول غانى غوس إشكالية اقتصاد بلا فوائد ربوية بشكل رائع فى كتابه: « الفكر الاقتصادى
 فى الإسلام » ، شتوتجارت (١٩٨٦) ، ص ٦١ .

وكذلك سيد نواب ناقفي في كتابه الصادر باللغة الإنجليزية : «الأخلاقيات والاقتصاديات» ، لايكستر (١٩٨١) . وكذلك عمر شابرا : «الإسلام والتطور الاقتصادي» إسلام آباد (١٩٩٣).

٤٦ ـ لنظرة شاملة لمجمل إشكالية نظام اقتصادى إسلامى ، انظر : خورشيد أحمد فى : إبراهيم أبو رابى (ed) « عودة الروح الإسلامية » ، إسلام آباد (١٩٩٥) . و « استبعاد الربا من الاقتصاد » ، إسلام آباد (١٩٩٤) .

٤٧ ـ عن حقوق المرأة في الإسلام ، انظر : مراد هوفمان : \* الإسلام كبديل ١(٤١) ص ١٦٣ ـ ص

43. لقد استعنت بترجمات القرآن التالية : محمد على : \* القرآن المقدس \* ، زيورخ (١٩٥٤). وسعد يوسف على : \* القرآن المقدس \* ( باللغة الإنجليزية ) ، الطبعة ١١ ، برنتوود (١٩٨٩). محمد أسد: \* رسالة القرآن \* ( باللغة الإنجليزية ) ، جبل طارق (١٩٨٠) . جاك بيرك : \* القرآن \* ( باللغة الفرنسية ) ، الطبعة الثالثة ، الفرنسية ) ، باريس (١٩٩٥) . حمزة بوباكير : \* القرآن \* ( باللغة الفرنسية ) ، الطبعة الثالثة ، باريس (١٩٨٥) . لازاروس جولد شميت : \* القرآن \* (١٩٢٠) فيزبادن (١٩٩٣) ) . محمد حميد الله : \* القرآن المقدس \* ( باللغة الفرنسية ) ، الطبعة الثالثة عشرة ، برنتوود (١٩٨٥) . ماكس هنينج : \* القرآن \* ، ليبزج (١٩٨١) . عادل خورى : \* القرآن \* ، جُتيرسلوه (١٩٨٧) . دينيس ماسون وصبحى الصالح : \* محاولة ماسون : \* القرآن \* ( باللغة الفرنسية ) ، القاهرة ـ بيروت (١٩٨٠) . صدوق مازغ : \* القرآن \* ( باللغة الفرنسية ) ، القاهرة ـ بيروت (١٩٨٠) . صدوق مازغ : \* القرآن \* ( باللغة الفرنسية ) ، باريس (١٩٨٥) . رودى باريت : \* القرآن \* ، شتوتجارت (١٩٧٩) . محمد رسون : «القرآن الكريم \* ، الطبعة السابعة ، كولونيا (١٩٩٥) . مجموعة من المترجمين : \* القرآن الملغة الفرنسية ، باريس (١٩٨٥) . مردى : \* القرآن \* ( باللغة الفرنسية ) ، المابعة السابعة ، كولونيا (١٩٩٥) . مجموعة من المترجمين : \* القرآن الكريم \* ، الطبعة السابعة ، كولونيا (١٩٩٥) . مجموعة من المترجمين : \* القرآن الكريم \* ، الطبعة السابعة ، كولونيا (١٩٩٥) . مجموعة من المترجمين : \* القرآن الكريم \* ، الطبعة السابعة ، كولونيا (١٩٩٥) . مجموعة من المترجمين : \* القرآن الكريم \* ، الطبعة السابعة ، كولونيا (١٩٩٥) . ميانون \* ( باللغة الفرنسية ، باريس (١٩٨٥) . ميانون \* ، اللغة الفرنسية ، باريس (١٨٩٥) . ميانون \* ، اللغة الفرنسية ، باريس (١٨٩٥) . ميانون \* ، اللغة الفرنسية ، باريس (١٨٩٥) . ميانون \* ، الفرنسية ، باريس (١٨٩٥) . ميانون \* ، اللغة الفرنسية ، باريس (١٨٩٥) . ميانون \* ، الفرنسية ، باريس (١٨٩٥) . ميانون \* ، الفرنسية ، باريس (١٨٩٥) . ميانون \* ، الفرنسية \* القرآن \* ( باللغة الفرنسية \* المرتون \* القرآن \* ( باللغة الفرنسية \* القرآن \* ( باللغة الفرن

٤٩ ـ هوفمان : انظر رقم ٤١ صـ ١٧٨ -

٥٠ - لقد أصدرت دار نشر برتلسمان كتالوجا ملونا ، يجدر بكل معنى أن يقتنيه ، جُتير سلوه
 (١٩٨٩) .

٥١ - عن النشأة الأولى للجماعة الإسلامية في ألمانيا ، انظر : كتاب م. س. عبد الله (هربرت كرافنكل) : « تاريخ الإسلام في ألمانيا » ، جراتس (١٩٨١). و هملال وسط نسر بروسيا » ، ألنتبرج (١٩٨٧) . و « موجز لتاريخ الأقلية الإسلامية بألمانيا » ، ألتنبرج (١٩٨٧) .

٥٢ - كلاوس جنزيكه: \* مفتى القدس أمين الحسينى والاشتراكيون القوميون \* . فرانكفورت ،
 ١٩٨٨).

٥٣ - نشرت قائمة تشمل الترجمات المختلفة للقرآن ، وفق ترتيب أبجدى ، على الصفحات من ٢١٣ - ٢٣٥ من بيبليوجرافيا العالم لترجمات معانى القرآن المقدس ، المطبوعة في الأعوام بين ١٥١٥ حتى ١٩٨٠ . وهذه البيبليوجرافيا أصدرها معهد الأبحاث الدولى للتاريخ - الفن والثقافة الإسلامية القائم بيلديز ـ إسطنبول.

كما تتضمن مقدمة محمد حميد الله ( انظر أعلى ٤٨ ) قائمة مرتبة زمنيا لترجمات القرآن .

٥٤ - انظر السلسلة المكونة من ١٩ جزءاً ، والتي تحمل عنوان « الإسلام وجوته» ، بقلم أحمد فون
 دنفر ، والمنشورة في جريدة الإسلام ، ميونخ (١٩٩٠) ، عدد ١ - ١٩٩٤ ، وعدد ٤ ص ٢٨ لعام
 دنفر ، والمنشورة في جريدة الإسلام ، ميونخ (١٩٩٠) ، عدد ١ - ١٩٩٤ ، وعدد ٤ ص ٢٨ لعام
 دنفر ، والمنشورة في عمل جوته « الشعر والحقيقة » يقول : « ما كنت لأعتبر محمدًا محتالا أبدا » .

لقد سبقنا جوَّته حتى في هذا . انظر أعمال جوته (دار نشر إنزل)، فرانكفورت (١٩٩٣)، المجلده، ص ٥٦٩ .

٥٥ ـ فريدريك روكيرت : « القرآن ٩ ، فرانكفورت (١٨٨٨) ، إعادة طبع هلدسهايم (١٩٨٠).

٥٦ - محمد رسول ( انظر أعلى ٤٨) ، والترجمة الجماعية التي قامت بها دار نشر بافاريا SRD بميونيخ في ٥ أجزاء (١٩٩٦).

٥٧ - سيل ، باريس (١٩٨٦).

٥٨ - دار نشر المكتبة الإسلامية ، كولونيا (١٩٨٢).

٥٩ ـ نقلاً عن ليزابث روشيه ، وفاطيما شرقاوى : « من عقيدة لأخرى » ، باريس (١٩٨٦) ص ٢٠ .

٦٠-أحمد فون دنفر : ( ed ) \* الإسلام هنا واليوم » ، كولونيا (١٩٨١) ص ٧٣ .

٢١ ـ نشر النص كاملاً في جريدة : الإسلام ، ميونيخ ، (١٩٩١) العدد ٢ .

٦٢ - أما ما يجب إلجازه ، فتدلنا عليه قراءة الكتب الآتية : حسين أمين : « كتاب المسلمين »

(باللغة الفرنسية)، باريس، (بناءً على الطبعة العربية الصادرة عام ١٩٨٣). طه جابر: «القرآن والسنّة عنصر الزمان والمكان»، هرندن (١٩٩١) (باللغة الإنجليزية). محمد أسد: قالدولة والحكومة في الإسلام» (باللغة الإنجليزية)، جبل طارق (١٩٦١). و قانوننا هذا»، جبل طارق (١٩٨١). محمد كاربال: «المنح الدراسية الغربية والصحوة الإسلامية في العالم العربي»، المنشورة في المجلة الأمريكية للعلوم الاجتماعية الإسلامية»، هرندن، الجزء ١٠، العدد ١، ربيع عام ١٩٩٣. عمران أحسن خان نيازي: «نظريات في الشرع الإسلامي. منهج الاجتهاد» إسلام آباد (١٩٩٤)، عبد الحميد أبو سليمان: «نحو نظرية إسلامية عن العلاقات الدولية»، الطبعة الثانية، هرندن (١٩٩٥)، متوفر باللغة العربية هرندن (١٩٩٥)، متوفر باللغة العربية في ط.

٦٣ - عنوان المعهد المركنزي إسلام ـ أرشيف ألمانيا : سويست ٩٤٩٤ شبريدر رقم ١٦ . ت ١٤١١٦ ( ٢٩٢١) . وتصدر عن هذه الدار «المجلة المسلمة» المدير : م . س . عبد الله .

۱٤ ـ عنوان المركز الإسلامي ( الشيعي ) وجامع الكبير التابع له : ش : شونه أوسنريشت ٣٦ ، هامبورج ٢٢٠٨٥ . ت : ٤٧٨٠٤١ ( ٤٤٠ ) . ويدير المركز د. على عماري . ويصدر عنها جريدة «الفجر» ت ( ٢٢١٢٢ ) .

٦٥ . المقصود هنا: جماعة الطرق الصوفية بألمانيا، التي أسسها الألماني حسين عبد الفتاح في زالتسها وزن بشمالي ألمانيا، ويصدر عنها مجلة « صوفي ».

أما دار نشر تربان ( يعنى العمامة «مترجم ») في بوندورف في منطقة الغابة السوداء ، فتتبع طريقة النقشبندى . انظر تعاليم الصوفي ناظم عدل الحقاني التي صدرت عن هذه الدار ، في كتاب يحمل عنوان : \* درب رفقاء الطريق » ، بوندورف (١٩٩١) .

العنوان ش شول رقم ١٥ بوندورف ٧٩٨٤٨ ت : ٩٤١٥ (٢٧٦٥٣) .

٦٦ . انظر ميشائله أتسلمنزل : ٤٠٠ يوما ـ تقرير عن تجربتي وسط جماعة دراويش تقليدية »
 ميونخ الطبعة الثانية (١٩٩٥) .

١٧ ـ \* الإسلام ، شارع فالنر رقم ١ ـ ٥ ميونخ ٩٣٩ ٨٠. ت : ١٢ / ٣٢٥٠٦١ ( ١٨٩) .

٦٠٣١١١ . تا ، ١٠٣٤ . كولونيا ١٠٣٤ . ت : ١٠٣١١ . ٢٠٢١٥ . ت : ٦٠٣١١١ .
 ٢٢١) . مدير الدار : م . ا . رسول .

۱۹- دارنشسر SRD ، بافساریا : ص . ب: ۱۹۲۹۲۹ . میبونخ ۸۰۹۴۰ ت ۳۹۲۰۸۸ . ۳۹۲۰۸۸ . ( ۱۸۹۰ ) مدیر الذار : د . ۱ . خفاجی .

٧٠ - رابطة المسلمين الألمان . ص . ب . ٢٠٢١٧ . هامبورج ٢٠٢١٥ . مدير الأعـمـال : عبدالله بوريك Abdullah Borek .

٧١ - قيام أ . د . محيى الدين لودن ، عيام ١٩٨٩ ، بتنوجيبه الدعوة للعمل في هذه المنظمة في جريدة ١ الإسلام ٤ ، العدد ١ ، والتي تصدر في ميونخ . ولكن دعوته ذهبت أدراج الربح .

٧٢-بيت/ دار الإسلام: ش شيلر رقم ٤٦ . ليتزلباخ ٦٤٦٥٠ ، ت : ١٣٤٨ (٥٦١٦٥) . المدير: محمد صديق .

٧٣ ـ تكونت عنام ١٩٨٨ ، ويقوم تيلمان شايبله برعايشها ، وترفع شعار : \* الله أكبر ـ على استعداد دائم ، . وشعارهم يحوطه هلال ونجمة خماسية .

٧٤ - هذه المؤسسة ، تتعاون مع المؤسسة المماثلة لها في لندن : معونة المسلم . ولقد قامت المؤسسسة بتوفير المواد الغذائية والأدوية للاجئين من البوسئة والسودان . العنوان : ص ب ١٦٠٧، حمارشنج ٥٠٧٤٠ . ت : ٢٦١٩٨١ (٢٨٩) . رقم حساب لتلقى المعونات : بوستجيرو أمت فرانكفورت ، رقم حساب 3٠٤ - ٢٥٦٩ ( ٥٠٠١٠٠٦٠ )

٧٥ ـ أعلن أحمد فون دنفر وقتها ، أن فتوى الخوميني غير ملزمة لأى فرد ، وأن حكم الحنوميني يستند إلى خطأ قانوني ، حيث إن تهمة الردة لا يجب أن تتساوى مع الخيانة العظمى . ولقد ذكر في رسالة عامة قوله : « نحن لا نرحب بتهديد القتل الصادر عن إيران \* . انظر مجلة : الإسلام ، ميونخ (١٩٨٩) ، عدد ا (واحد) ، ص٩ وص١٩ .

٧٦ ـ انظر أحمد فون دنفر ( ED ) : الإسلام هنا واليوم . أوراق من لقاءات المسلمين المتحدثين بالألمانية ١ـ١٢ (١٩٧٦ ـ ١٩٨١ ) كولونيا : (١٩٨١) .

٧٧- أحمد فون دنفر . انظر أعلى (٧٦) ص ٣٢ .

٧٨-انظر: دراسات في الأبحاث الدولية للكتب المدرسية ، مجلد ٥٣: الإسلام في الكتب المدرسية في جمهورية ألمانيا الاتحادية ٤. هانز فوكنج ومجموعة من الباحثين: « تحليل لكتب المدين الكاثوليكية وتناول للإسلام ٤ ، براونشفايج ( ١٩٨٨) .

٧٩ عبد الجواد فلاتوري (ED) : « الإسلام والتدريس بالمدارس . مساهمات للتربية المتداخلة الحضارات في أوربا » . براونشفايج ( ١٩٩١ ) .

٠٠- جريدة فرانكفورتر ألجمانيه بدءا من ٢١/ ٥/ ١٩٨٤ .

٨١-المركز الإسبلامي بآخن ( مسجد بلال ) ، ش بروفسير بيرليه رقم ٢٠ ، ت ٨٢٠٣٣٠٣٤ ( ٨٢٠٣٠) . المدير : العطار . المسئول عن الحوار والمجال العام : أيمن مازيك .

مقاومة الخضر لبناء مسجد جديد ، انظر : مجلد « دى تسايت » عدد ٤٢ ، تاريخ ١٢ / ١٠ / ١٩ . ١ . ١٩٩٠ .

٨٢ ـ الأصل في هذه الفكرة رسم كاريكاتير هولندي .

٨٣ . تكفين المتوفى ، ووضعه فى نعش ، ودفنه فى تابوت ، يطيل من عملية تحلل الجئة ، وتصل بها إلى سبع لعشر سنوات . انظر أحمد الخليفة : \* الدفن فى الإسلام » ، مجلة \* الإسلام » ، عدد ٣ ميونخ (١٩٨٩ ) .

٨٤. فولفجالج جنتر لرش : FAZ~ تاريخ ١ / ١٢ / ١٩٩٤ .

۸۵ المجلس المرکزی لمسلمی آلمانیا . ش فوجلزانجر ، رقم ۲۹۰ . کولونیا ۵۰۸۲۵ ت/ فاکس: ۲۲۲۱۵ ( ۲۲۱ )/ ۲٤٤٣٤ (۲۲۰۳ ) .

٨٦ طبقاً للبيانات الرسمية ، يتم في تركياً بناء جامع جديد كل ٦ ساعات ، وذلك بالجهود
 الأهلية . وكثير من هذه الأموال المستخدمة في بناء المساجد مصدره الأتراك الذين يعيشون في ألمانيا .

٨٧ ـ انظر : أرنولد هوتنجر : الله اليوم . زيورخ (١٩٨٠) .

۸۸. جوته : مبادئ وتأملات . رقم ۱۲۱ .

٨٩ أحمد فون دنقر - انظر ٧٦ ص٦٩ .

٩٠ دار نشر المكتبة الإسلامية . كولونيا ( ١٩٨٤).

٩١ \_ عن مشكلات المسلمين الجدد مع عائلاتهم ، انظر مراد هوفمان : «كيف أخبر أمي ، في مجلة « الإسلام » ميونخ ( ١٩٨٥ ) العدد ٥ .

٩٢ ـ دار نشر المكتبة الإسلامية ، كولونيا (١٩٨٥ ) الطبعة الثانية (١٩٩١ ) .

97 - يمكن للمسهستم بإشكاليسة هذا الحسوار ومسداه ، أن يرجع إلى : مسوريس بورمسانس ، وكتابه : «دروب وسيل للحوار المسيحي المسلم » . وإسسماعيل راجى الفاروقى : «ثلاثية الإيان الإبراهيمي «مرتدون الولايات المتحدة ، الطبعة الثالثة (١٩٩١) ، وميشيل ليلونج : « إذا ما كان الرب أراد . . . » ، باريس (١٩٨٦) ، ومراد هوفمان : « عن الحوار المسيحي المسلم » ، في « الإسلام » ، ميونخ (١٩٨٦) ، العدد ٢ . وباول شفارتسناو : « علم القرآن للمسيحيين » ، شتوتجارت (١٩٨٢) .

98 ـ باريس (١٩٨٨) . وكانت النسخة الألمانية قد نشرت قبل ذلك عام ١٩٨٥ ، في زيورخ ، تحت عنوان : ٤ ما الذي نتمسك به ؟ ٢ .

٩٥ .. لم يتمكن سوى خمسة أحبار من أتباع المسيحية الغربية الأريسية من الحضور ،

٩٦ ـ قد يكون هذا اسمًا مستعارًا لأوجوست مللر ( أستاذ الاستشراق ).

٩٧ . فرانسيس فوكوياما : « نهاية التاريخ والرجل الأخير ». نيويورك (١٩٩٣). ولقد نشرت
 المقالة عام ١٩٩١ .

٩٨ - س . م هانتبختون : ٩ صدام الحضارات ، في « شئون خارجية ، المجلد ٧٢ ، العدد ٣ ، صيف ١٩٩٣ . نشر قبلها مقال : ٥ جدور الغضب الإسلامي ، لكاتبه برنارد لويس ( ١ الأطلنطي ، ٢٦٦ ، العدد ٣ ، سبتمبر عام ١٩٩٠ ) ، والذي تناول فيه الصراع بين الحضارتين [ الغربية والإسلامية (مترجم) ] .

99. جاء كتابى ( الإسلام كبديل ) ديدريشسى ميونخ (١٩٩٢) [ ردا غير مباشر على كتاب فوكوياما المذكور في ٩٧، وقد ظهر ت منه عدة ترجمات . طبعته الإنجليزية : «الإسلام : البديل ، ريدنج ، المملكة المتحدة (١٩٩٣) . وطبعته العربية : «الإسلام كبديل» ميونخ / الكويت (١٩٩٣) .

١٠٠ ـ أنا ماري شيميل : قو محمد رسوله » الطبعة الثالثة. ميونخ (١٩٩٥) ، ص٧ .

١٠١ ـ: ﴿ على درب الآلهة ٤ مارل (١٩٩٢) .

١٠٢ ـ قام محسمد أمان هربرت هوبوم بتحليل تحيز وسائل الإعلام الألمانية بشكل رائع في : الإسلام والمسلمون في وسائل الإعلام والدوائر الحكومية في ألمانيا . مساهمات قدمت في المؤتمر السنوى للأكادية الملكية الأردنية بعمان (١٩٩٤) .

۱۰۳ - نعتبر أكثر أعماله انتشارا: \* أزمة الإسلام الحديث "، فرانكفورت (۱۹۹۱). \* التآمر: كابوس السياسة العربية " هامبورج (۱۹۹۳). \* الأصولية الإسلامية، العلم الحديث، التكنولوجيا " فرانكفورت (۱۹۹۲). \* الإسلام ومشكلات التغلب الحضارى على التغير الاجتماعي " فرانكفورت فرانكفورت (۱۹۹۲). \* في ظلال الله الإسلام وحقوق الإنسان " فرانكفورت (۱۹۹۵).

ويدعى المؤلف في كتاباته « أن الشرق كان سيبقى متخلفا حتى وإن لم يقع تحت طائلة الاستعمار » وهذه المقولة أبلغ وصف للمؤلف ، وليس للشرق .

۱۰۶ ـ بسام طيبي: «كالنار والماء» في مجلة « دير شبيجل» العدد ٣٧ لعام (١٩٩٤) ص ١٧٠ ص١٧٧ .

١٠٥ ـ جرنوت روتر : \* أدعياء الله » ، و\* الغزوات الإعلامية لخبير الشرق الأدنى جرهارد كونتسلمان » ، هايدلبرج (١٩٩٢) .

١٠٦ . فيرونا كليم وكارين هُرنر : ٥ سيف الخبير ٥ . صورة العرب والإسلام المشوهة عند بيشر شول لاتور . . هايد ليرج (١٩٩٣) .

۱۰۷ ـ دورثی بُلکه : « ثلاثة رجال فی قارب واحد . الأصولية الإسلاميةعند بيتر شول لاتور » جرهارد کونتسلمان وبسام طيبي » ، فی « سيف الخبير » ـ انظر ۲۰۱ . ١٠٨ . ج . يوخ وم . هايمباخ : ٩ بسام طيبي ٩ . آراء حول الحداثة الأوربية والأصولية الإسلامية ٩
 في ٩ حوار الأديان . حوار حول التراث والمعاصرة ٩ . العدد ٣ ، بالف (١٩٩٤) .

١٠٩ مارك هللر : «الشرق الأوسط : خطوة خارج التاريخ» (باللغة الإنجليزية) ، في «شئون خارجية» ، المجلل ٥٩ ، العدد ١ ص ١٥٢ و ١٩٩ . ١٩٩ .

۱۱۰ ـ غسان سلامة ( ED ): « ديمقراطية بلا ديمقراطيين ؟ » ( باللغة الإنجليزية ) ، « تحديث السياسا من في العالم الإسلامي » . لندن / نيويورك (١٩٩٤) . وانظر : مناقشاتي في كتاب «العالم المسلم » لا يكستر (١٩٩٥) ، مجلد ١٦ ، عددا «واحد » ص ٣٦ ـ ص ٣٩ .

١١١ ـ انظر فصول حقوق الإنسان : و جمهورية أم ملكية ٢٤ في كتاب مراد هوفمان : « الإسلام كبديل » . انظر رقم ٩٩ .

١١٢ - خالد أبو الفضل: « التشريع الإسلامي والأقليات المسلمة » في « التشريع الإسلامي والمجتمع » ، مجلد ١ عدد ٢ ، لايدن (١٩٩٤ ) .

١١٣ ـ ستيفن رونسيمان : ﴿ الاستيلاء على القسطنطينية (١٤٥٣) \* . ميونخ (١٩٩٠) .

١١٤ ـ نقلا عن جريدة فرانكفورت ألجمانيه بتاريخ ٧/ ١٢ / ١٩٩٤ ، ص٥ .

١١٥ . كتبت مجلة « دير شبيجل » في عددها الصادر بتاريخ ٣٠ / ٣ / ١٩٩٢ ، تقول : «يقوم القانوني خريج هارفاد بالدعوة صراحة لتعدد الزوجات ، ويرفض العنف في الزواج » .

وكتب فريدى كشنايجر في مجلة ٥ دى تسايت ٤ يوم ١٥ / ٥ / ١٩٩٢ قوله : ٥ أما مؤلفو الروايات الساخرة عن الشطط الذي عارسه آيات الله في ظل العلم الألماني ، فقد فاتهم أن يقرءوا مائتي الصفحة التي كتبها هوفمان ٤ .

۱۱٦ ـ \* دير شبيجل \* ۲۱ / ۱۹۹۰ ، بتاريخ ۲۲ / ٥ / ۱۹۹۰ ، ص ۲۱۲ .

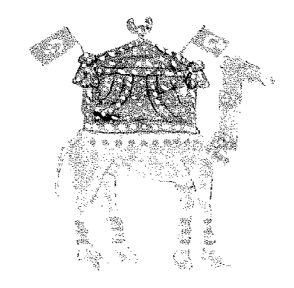
# الفهسرس

| مقدمة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الأول : الرحلة إلى مكة٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الفصل الثاني : دروب فلسفية إلى الإسلام٢٩٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الفصل المثالث : خمس مرات يوميا كما هو مفروض ٤١ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الفصل الرابع: الإفاقة من السخر١٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الفصل الخامس: اختبار الجَلَد٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الفصل السادس: مع مسلمين حول مائدة الطعام ٢٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الفصل السابع: قدريون طموحون٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الفصل الثامن: عن حب المال المامن عن حب المال الثامن عن عن حب المال المال الثامن عن حب المال الما |
| الفصل التاسع: فتش عن المسلمة الفصل التاسع: فتش عن المسلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الفصل العاشر: إنسانية باردة كالجليد ١٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| القصل الحادي عشر: الإسلام في ألمانيا إسلام ألماني؟١١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| القبصل الشاني عشير: العبدو: الإسبلام١٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الحاتمةا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تعليبقات الهبوامش ١٦٣ ١٦٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

رقم الإيداع ٩٨/ ٥٤٣٢ الترقيم الدولي 4 - 0453 - 09 - 977

## مطابع الشروقي

الغامرة : ٨ شارع سيويه المصرى .. ت: ٤٠٢٣٦٩١ .. طاكس: ١٠٢٥٥٧١ (٠٠) بيروت : ص.ب: ١٦٠٨... هاتف : ١٥٨٥٢٦ .. ١٧٢١٢ ... فاكس : ١٧٧١٨ (١٠)



# A Company (1)

عندما نشرت دار ديتريش الألمانية ، في عام ١٩٩٢ ، للمؤلف د ، مراد هوفمان كتابه « الإسلام كبديل » ، ثارت زوبعة هائلة في وسائل الإعلام، وفي دوائر الأحزاب ، وفي البرلمان ، وكان القبول بما ثار آنذاك يعد تفريطا ، لأنه كان يتجاوز شخص المؤلف بكثير ؛ فقد كان حملة قذف وتشويه منظمة تستهدف ما هو أبعد من ذلك .

لقد حاول المؤلف في كتابه السابق « الإسلام كبديل » ، وبمنهج عقلاني دحض جميع التحيزات والأفكار الخاطئة واللامعقولة ، المسبقة والضارية بجذورها في أعماق الوجدان الألماني ، حيال الإسلام .

أما الكتاب الحالى « الطريق إلى مكة » فهو يعنى بشىء آخر ، هو حقيقة الإيمان كما يعيشها المؤلف ويعايشها ، ويحاول أن يساعد على إدراك القوة الدافعة التي يستمدها المسلم المؤمن من دينه ، وكيف تستطيع أن تسمو به، وأن يساعد كذلك على تبين الأفق الذي يمكن أن يصل إليه العالم الإسلام عند تمسكه بهذا الدين في حياته اليومية .

北沙

القاهرة : ٨ شتارج سپيويه السمسري، وايعة المنوية ــ مدينة تصر عن، ب : ٢٧ البالوراما ــ اليفون : ٢٩٣٧، ٤ ــ غاكس : ٢٧٥٧ - ٤ (٢٠٢) بيريث : من ، ب : ١٦٤، ٨ مالك : ٢٨٨١٩ ــ ٢٨٧١٨ ــ فاكس : ١٦٧٧٨ (٢٦٠) To: www.al-mostafa.com